
1 
 

Etapas hacia la no-dualidad 
Por Javier Melloni 

 

Podemos reconocer tres etapas en el proceso de maduración de la 

experiencia religiosa que nos lleva hasta el umbral del momento presente. (1) 

1. Heteronomía 

Heteros-nomos significa una norma, pauta o ley que viene dada desde fuera, de 

la que todo depende y que no puede ser cuestionada. Aparece con la creación 

de las grandes civilizaciones del segundo y primer milenio anteriores a nuestra 

era, donde la existencia de una autoridad política inaccesible y omniabarcante 

sirvió para vehicular la imagen de la divinidad. Se corresponde con el tiempo de 

la pre‐ modernidad. La trascendencia es afirmada en detrimento de la 

inmanencia; lo sagrado, a costa del menosprecio de lo profano, y Dios es 

considerado como el Ser supremo y omnipotente del que emanan todas las 

normas de comportamiento y fundamentos de sentido. El relato bíblico donde 

Yahveh transmite los diez mandamientos a Moisés en la cima del Sinaí (Ex 19,33-

34) es la imagen arquetípica de esta concepción de lo divino y de las relaciones 

que el ser humano establece con él. La voluntad de Dios se comprende como un 

contenido concreto y específico que se revela y que hay que obedecer. En esta 

etapa la imagen de lo divino está muy mezclada con proyecciones 

antropomórficas.  

 



2 
 

Por eso también lo podemos considerar un período mítico, donde predomina la 

emotividad y donde la función de las religiones es la de hacer de intermediaria 

entre el mundo finito y el mundo infinito. 

2. Autonomía 

La modernidad nace como una reacción frente a la etapa anterior. Supone la 
exaltación de la inmanencia frente a la trascendencia, de lo profano frente a lo 
sagrado, y nace de la sospecha o la negación de un Dios personal. Es la rebelión 
ante la sumisión a una instancia exterior, invisible y opresiva. Frente al 
sometimiento, se reclama la emancipación del yo (2). De ahí el nombre de 
autonomía: el nomos (ley, «pauta») de uno mismo (auto). Aparecen los tres 
maestros de la sospecha: Karl Marx denuncia la heteronomía como una 
legitimación de la explotación por parte de las clases dominantes; Friedrich 
Nietzsche la ve como una huida del riesgo de la libertad, y Sigmund Freud, 
como un mecanismo del subconsciente que proyecta en un ser superior la 
autoridad paterna y la necesidad de la protección materna. 

Esta etapa se corresponde al paradigma racionalista en el que se tiene plena 
confianza en la mente calculadora, la cual, sin embargo, genera sus propios 
mitos. La ciencia toma el relevo de la religión para dar seguridad a la 
vulnerabilidad del ser humano. El siglo XX mostró de una forma atroz los límites 
de esta autonomía. En nombre de un yo abandonado a sí mismo, creamos 
monstruos peores que los de la etapa anterior. 

La posmodernidad nace de este desencanto ante las arbitrariedades de un ser 
humano que ha vaciado el cielo, pero que no ha sabido llenar su anhelo de 
sentido y de trascendencia. En este momento de nuestra civilización conviven 
dos tendencias: una concepción pesimista de nuestra autodeterminación, que 
se siente decepcionada y huérfana, y una mentalidad despreocupada, banal y 
entretenida en el consumo, donde el deseo se calma al mismo tiempo que se 
excita en la inmediatez de su saciarse, sin preguntarse ni por la calidad ni por la 
dirección de tal saciedad. 

3. Ontonomía 

A pesar de estas innegables derivas, desde diversas instancias se percibe la 
emergencia de un nuevo paradigma que por unos es llamado ontonomía, «el 
orden interno del ser», y por otros, teonomía, «el orden interno de Dios», ya 
no concebido como un ser supremo y ajeno sino como la profundidad y 
consistencia últimas de todas las cosas. La purificación de las imágenes de Dios 
posibilitada por la generación de la sospecha ha puesto las bases para propiciar 
el reconocimiento de una Presencia en la más honda cercanía del alma y de las 
cosas.  

https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas


3 
 

Así, podemos percibir atisbos de reconocimiento de la trascendencia en el 
corazón de la inmanencia, de lo sagrado en el corazón de lo profano, y 
vislumbres de un Dios transpersonal ―pero no por ello impersonal o 
inaccesible sino íntimamente presente y cercano― en la ultimidad misma de 
nuestro ser y de todo lo que es. 

Raimon Panikkar lo ha llamado momento católico, en el sentido etimológico del 
término, kata holón, «según la totalidad», o también cosmoteándrico, como ya 
hemos mencionado repetidamente, en el cual se estarían integrando cada vez 
con mayor lucidez y claridad las tres dimensiones de la realidad en un todo 
mayor que hasta el momento la humanidad no había conocido. Este tercer 
momento (o tiempo kairológico) está precedido por otros dos: el momento 
ecuménico, en el que el hombre primitivo (o primordial) no tenía conciencia 
histórica y el centro lo ocupaba la naturaleza; y el momento económico, que se 
caracteriza por la conciencia histórica, en el que es el hombre quien ocupa el 
centro, así como su preocupación por el futuro y su ocupación por la 
producción de bienes. En este tercer momento que inauguramos se anuncia la 
conciencia transhistórica, que vive en el presente y descubre la secularidad 
sagrada de todas las cosas (3). Se correspondería con aquella segunda era 
axial preconizada por Karl Jaspers de la que hacíamos mención en el primer 
capítulo, y también con el inicio de la pneumatosfera de la que hablaba Pierre 
Teilhard de Chardin. 

En ciertos ambientes se habla de la etapa transracional, transpersonal o 
transconsciente, o también de la no-dualidad. En términos más conocidos, la 
podríamos identificar como la etapa mística, según la cual se abre un nuevo 
acceso a la realidad: ya no rige el mito (la exaltación de la emotividad y de la 
sensibilidad) ni el absolutismo de la razón o de la mente, sino que nace una 
mirada y percepción interiores que provienen de la capacidad de guardar 
silencio y escuchar la realidad. Las cosas se tornan umbral para una 
significación ulterior y se percibe la interconexión de todo. 

*     *     * 

El estado de no-dualidad 

Por estado de no-dualidad entendemos un estado de la conciencia en el que el 
yo individual no se percibe separado ni de la Profundidad última, ni del mundo, 
ni del resto de los humanos, sino que siente y sabe que forma una sola y única 
realidad que lo abarca todo. Se dice no-dual o a-dual porque desaparece la 
separación entre Creador, creación y criatura, o entre el Creador, el acto 
creador y lo creado; entre lo material, lo mental y lo espiritual; entre la esfera 
del divino, del ser humano y del cosmos; entre el exterior y el interior, lo visible 

https://www.nodualidad.info/maestros/raimon-panikkar.html
https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas
https://www.nodualidad.info/maestros/pierre-teilhard-chardin.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pierre-teilhard-chardin.html


4 
 

y lo invisible; entre objeto y sujeto, entre yo, tú y él, con la conciencia de que 
formamos parte de un todo inseparable sin que se pierda el contorno de cada 
individuación. 

No hay separación entre el principio y el fin, sino un único proceso que lleva a 
percibir la semilla que está en el árbol y el árbol que ya está contenido en la 
semilla. Desde esta comprensión tampoco hay separación entre el tiempo y la 
eternidad, sino que la eternidad se ofrece en la transparencia del ahora que 
nosotros experimentamos con un continuum lineal. Somos todo lo que es, todo 
lo que fue y todo lo que será. 

Tampoco hay separación entre el macrocosmos y el microcosmos, de los que el 
ser humano es punto de intersección. La misma ciencia ha descubierto la 
estructura fractal de la realidad, según la cual cada parte contiene 
potencialmente el todo. Edwin Schródinger, uno de los padres de la física 
cuántica, escribía: «Por inconcebible que resulte a nuestra razón ordinaria, 
todos nosotros ―y todos los demás seres conscientes en cuanto a tales― 
estamos todos en todos. De modo que la vida que cada uno de nosotros vive 
no es meramente una porción de la existencia total, sino que en cierto modo es 
el todo» (4). Lo que el científico descubre como un dato de la realidad, el 
místico lo vive existencialmente en un proceso de apertura siempre mayor. 

El paradigma de la no-dualidad lleva a comprender que no solo el yo está en el 
mundo, sino que el mundo está en el yo. El estado y posición del yo condiciona 
radicalmente la percepción del mundo. En cuanto crece la conciencia del yo 
cambia la percepción del mundo, porque el mundo solo puede ser percibido 
por el yo. 

La interrelacionalidad de todas las cosas 

Todo ello lleva a captar que la vida es fruto de interconexiones que están 
produciéndose continuamente. Para ello hemos de dejar paso a una actitud 
admirativa y contemplativa en lugar de utilitarista y depredadora. La no-
dualidad es un estado, una forma de situarse ante la realidad que nace de la 
desposesión. Vencida la pulsión de apropiación que proviene de la 
individualidad autocentrada, las cosas se abren ante nosotros de la misma 
manera que nosotros nos abrimos a ellas desde el Fondo que nos origina 
simultáneamente tanto a ellas como a nosotros. 

En el cristianismo, esta interconexión de toda la realidad se llama perichoresis a 
partir del modelo tri-unitario. Las tres hipóstasis («personas») divinas están en 
radical comunión: Dios en tanto que Padre-Madre está continuamente 
engendrando a Otro de sí, que es el Hijo, un modo personificado de referirse a 
la Forma que contiene a todas las demás formas:  

https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas


5 
 

«Al principio ya existía la Palabra. [...] Todo fue hecho por ella y sin ella no se 
hizo nada de cuanto llegó a existir.» (Jn 1,1.3) La irradiación expansiva entre los 
dos constituye al Espíritu Santo, el cual introduce a todos los demás seres en el 
interior de esta relación. Para los cristianos, la vida verdadera consiste en 
participar de esa comunión de todo con todo, de todos con todos, tal como 
Dios goza de esa comunión en el interior y exterior de sí mismo. 

En el buddhismo, esta religación se expresa mediante la noción de interser, tal 
como ha sido llamada por Thich Nhat Hanh, dando nombre a la orden 
monástica fundada por él. El buddhismo trata de desarrollar la conciencia de la 
interdependencia de todas las cosas, lo cual conduce a la sabiduría (prajna) y a 
la compasión (karuna). La sabiduría consiste en captar las múltiples e invisibles 
relaciones que existen entre el ser humano y su entorno; la compasión lleva al 
respeto y veneración por cada ser que convive con nosotros en el mismo 
planeta, lo cual lleva al agradecimiento por la más mínima e insignificante 
forma de existencia. En los estados avanzados del camino buddhista, 
el nirvana (el fondo incondicionado de la realidad) es el samsara (el mundo de 
las formas contingentes), y samsara es el nirvana, es decir, la interioridad no 
condicionada por la forma está engendrando continuamente las formas. Lo 
absoluto está en lo relativo y lo relativo está en lo absoluto, expresando así la 
no-dualidad. 

En lenguaje hindú, el atman individual es Brahman y Brahman está en 
cada atman individual. Se lee en la Bhagavad Gita: «El amor que siente un ser 
iluminado es ecuánime y universal; no hace diferencias entre un brahmán 
austero y sabio y una vaca, un elefante o un perro.» (BG 5,18) Esto sucede 
cuando «reconoce en su corazón que su esencia es común a la de todas las 
criaturas, y que la vida que mora en todas las criaturas habita también en su 
corazón. Esta es la conciencia en que vive el yogui iluminado: una visión de 
total unidad» (BG 6,29); «aquel que en su amor universal logra amarme en 
todo lo que ve, donde quiera que esta persona viva, vive en mí 
constantemente, sea cual sea su condición de vida» (BG 6,31). 

En el islam, esta interrelación de la realidad coincide con el significado mismo 
de la palabra islam, que significa «sumisión» ―no sometimiento―, entrega a la 
voluntad (qadar) de Dios, lo cual supone participar del orden de las cosas 
creadas por él, el cual trasciende a todas ellas. Solo Dios es Dios, y por ello la 
realidad está unificada: porque todo emana de él. El islam considera que Alá es 
lo único que realmente es, lo Real (Al-Haqq) que confiere consistencia a todo lo 
que es. La sumisión a su voluntad pacifica ―paz es la raíz de la palabra islam, 
como salam―, porque vincula con todos los seres por el hecho de haber 
captado su esencia y haberse puesto a su disposición, no a su depredación. 

https://www.nodualidad.info/maestros/thich-nhat-hanh.html


6 
 

Notas: 

1. Dos autores convergen en esta visión: Paul TiLLicH, «Religión and secular 
culture», en The protestant era, The University of Chicago Press, Chicago, 
1948, pp. 56-57, y Raimon PANIKKAR, Mite, símbol, culte, Fragmenta 
(Opera Omnia Raimon Panikkar, vol. IX.1), Barcelona, 2009, pp. 435-456 

2. Cf. el ensayo de Mark C. Taylor, teólogo luterano norteamericano, 
discípulo de Paul Tillich, After God, The University of Chicago Press, 
Chicago, 2007. Este autor considera que el inicio de la modernidad viene 
dado por la postura de Lutero ante la insobornabilidad de la conciencia 
frente a la institución. 

3. Cf. Raimon PANIKKAR, La intuición cosmoteándrica. Las tres dimensiones 
de la realidad, Trotta, Madrid, 1999. 

4. Edwin SCHRODINGER, What is life? Mind and matter, Cambridge 
University Press, Cambridge, 1980, citado por Jordi P1cEmM, Buena 
crisis, Kairós, Barcelona, 2009, p. 147. 

Fuente: HACIA UN TIEMPO DE SÍNTESIS (Fragmenta, 2020) 
 

 

https://www.nodualidad.info/libros/hacia-un-tiempo-de-sintesis.html

