Etapas hacia la no-dualidad

Por Javier Melloni

Podemos reconocer tres etapas en el proceso de maduracion de la
experiencia religiosa que nos lleva hasta el umbral del momento presente. (1)

1. Heteronomia

Heteros-nomos significa una norma, pauta o ley que viene dada desde fuera, de
la que todo depende y que no puede ser cuestionada. Aparece con la creacion
de las grandes civilizaciones del segundo y primer milenio anteriores a nuestra
era, donde la existencia de una autoridad politica inaccesible y omniabarcante
sirvié para vehicular la imagen de la divinidad. Se corresponde con el tiempo de
la pre- modernidad. La trascendencia es afirmada en detrimento de la
inmanencia; lo sagrado, a costa del menosprecio de lo profano, y Dios es
considerado como el Ser supremo y omnipotente del que emanan todas las
normas de comportamiento y fundamentos de sentido. El relato biblico donde
Yahveh transmite los diez mandamientos a Moisés en la cima del Sinai (Ex 19,33-
34) es la imagen arquetipica de esta concepcién de lo divino y de las relaciones
qgue el ser humano establece con él. La voluntad de Dios se comprende como un
contenido concreto y especifico que se revela y que hay que obedecer. En esta
etapa la imagen de lo divino estd muy mezclada con proyecciones
antropomorficas.



Por eso también lo podemos considerar un periodo mitico, donde predomina la
emotividad y donde la funcion de las religiones es la de hacer de intermediaria
entre el mundo finito y el mundo infinito.

2. Autonomia

La modernidad nace como una reaccion frente a la etapa anterior. Supone la
exaltacion de la inmanencia frente a la trascendencia, de lo profano frente a lo
sagrado, y nace de la sospecha o la negacion de un Dios personal. Es la rebelion
ante la sumisidn a una instancia exterior, invisible y opresiva. Frente al
sometimiento, se reclama la emancipacién del yo (2). De ahi el nombre de
autonomia: el nomos (ley, «pauta») de uno mismo (auto). Aparecen los tres
maestros de la sospecha: Karl Marx denuncia la heteronomia como una
legitimacion de la explotacion por parte de las clases dominantes; Friedrich
Nietzsche la ve como una huida del riesgo de la libertad, y Sigmund Freud,
como un mecanismo del subconsciente que proyecta en un ser superior la
autoridad paterna y la necesidad de la proteccion materna.

Esta etapa se corresponde al paradigma racionalista en el que se tiene plena
confianza en la mente calculadora, la cual, sin embargo, genera sus propios
mitos. La ciencia toma el relevo de la religion para dar seguridad a la
vulnerabilidad del ser humano. El siglo XX mostré de una forma atroz los limites
de esta autonomia. En nombre de un yo abandonado a si mismo, creamos
monstruos peores que los de la etapa anterior.

La posmodernidad nace de este desencanto ante las arbitrariedades de un ser
humano que ha vaciado el cielo, pero que no ha sabido llenar su anhelo de
sentido y de trascendencia. En este momento de nuestra civilizacidon conviven
dos tendencias: una concepcién pesimista de nuestra autodeterminacion, que
se siente decepcionada y huérfana, y una mentalidad despreocupada, banal y
entretenida en el consumo, donde el deseo se calma al mismo tiempo que se
excita en la inmediatez de su saciarse, sin preguntarse ni por la calidad ni por la
direccion de tal saciedad.

3. Ontonomia

A pesar de estas innegables derivas, desde diversas instancias se percibe la
emergencia de un nuevo paradigma que por unos es llamado ontonomia, «el
orden interno del ser», y por otros, teonomia, «el orden interno de Dios», ya
no concebido como un ser supremo y ajeno sino como la profundidad y
consistencia ultimas de todas las cosas. La purificaciéon de las imagenes de Dios
posibilitada por la generacion de la sospecha ha puesto las bases para propiciar
el reconocimiento de una Presencia en la mas honda cercania del alma vy de las
cosas.


https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas

Asi, podemos percibir atisbos de reconocimiento de la trascendencia en el
corazon de la inmanencia, de lo sagrado en el corazén de lo profano, y
vislumbres de un Dios transpersonal —pero no por ello impersonal o
inaccesible sino intimamente presente y cercano— en la ultimidad misma de
nuestro ser y de todo lo que es.

Raimon Panikkar lo ha llamado momento catdlico, en el sentido etimolégico del
término, kata holdn, «segun la totalidad», o también cosmoteandrico, como ya
hemos mencionado repetidamente, en el cual se estarian integrando cada vez
con mayor lucidez y claridad las tres dimensiones de la realidad en un todo
mayor que hasta el momento la humanidad no habia conocido. Este tercer
momento (o tiempo kairoldgico) esta precedido por otros dos: el momento
ecumeénico, en el que el hombre primitivo (o primordial) no tenia conciencia
historica y el centro lo ocupaba la naturaleza; y el momento econdmico, que se
caracteriza por la conciencia histoérica, en el que es el hombre quien ocupa el
centro, asi como su preocupacioén por el futuro y su ocupacion por la
produccién de bienes. En este tercer momento que inauguramos se anuncia la
conciencia transhistoérica, que vive en el presente y descubre la secularidad
sagrada de todas las cosas (3). Se corresponderia con aquella segunda era

axial preconizada por Karl Jaspers de la que haciamos mencidn en el primer
capitulo, y también con el inicio de la pneumatosfera de la que hablaba Pierre
Teilhard de Chardin.

En ciertos ambientes se habla de la etapa transracional, transpersonal o
transconsciente, o también de la no-dualidad. En términos mds conocidos, la
podriamos identificar como la etapa mistica, segun la cual se abre un nuevo
acceso a la realidad: ya no rige el mito (la exaltacion de la emotividad y de la
sensibilidad) ni el absolutismo de la razén o de la mente, sino que nace una
mirada y percepcion interiores que provienen de la capacidad de guardar
silencio y escuchar la realidad. Las cosas se tornan umbral para una
significacion ulterior y se percibe la interconexion de todo.

* * *

El estado de no-dualidad

Por estado de no-dualidad entendemos un estado de la conciencia en el que el
yo individual no se percibe separado ni de la Profundidad ultima, ni del mundo,
ni del resto de los humanos, sino que siente y sabe que forma una sola y Unica
realidad que lo abarca todo. Se dice no-dual o a-dual porque desaparece la
separacion entre Creador, creacion y criatura, o entre el Creador, el acto
creador y lo creado; entre lo material, lo mental y lo espiritual; entre la esfera
del divino, del ser humano y del cosmos; entre el exterior y el interior, lo visible


https://www.nodualidad.info/maestros/raimon-panikkar.html
https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas
https://www.nodualidad.info/maestros/pierre-teilhard-chardin.html
https://www.nodualidad.info/maestros/pierre-teilhard-chardin.html

y lo invisible; entre objeto y sujeto, entre yo, tu y él, con la conciencia de que
formamos parte de un todo inseparable sin que se pierda el contorno de cada
individuacion.

No hay separacion entre el principio y el fin, sino un Unico proceso que lleva a
percibir la semilla que esta en el arbol y el arbol que ya esta contenido en la
semilla. Desde esta comprension tampoco hay separacion entre el tiempo vy la
eternidad, sino que la eternidad se ofrece en la transparencia del ahora que
nosotros experimentamos con un continuum lineal. Somos todo lo que es, todo
lo que fue y todo lo que sera.

Tampoco hay separacion entre el macrocosmos y el microcosmos, de los que el
ser humano es punto de intersecciéon. La misma ciencia ha descubierto la
estructura fractal de la realidad, segun la cual cada parte contiene
potencialmente el todo. Edwin Schrédinger, uno de los padres de la fisica
cuantica, escribia: «Por inconcebible que resulte a nuestra razén ordinaria,
todos nosotros —y todos los demas seres conscientes en cuanto a tales—
estamos todos en todos. De modo que la vida que cada uno de nosotros vive
no es meramente una porcion de la existencia total, sino que en cierto modo es
el todo» (4). Lo que el cientifico descubre como un dato de la realidad, el
mistico lo vive existencialmente en un proceso de apertura siempre mayor.

El paradigma de la no-dualidad lleva a comprender que no solo el yo esta en el
mundo, sino que el mundo estd en el yo. El estado y posicién del yo condiciona
radicalmente la percepciéon del mundo. En cuanto crece la conciencia del yo
cambia la percepciéon del mundo, porque el mundo solo puede ser percibido
por el yo.

La interrelacionalidad de todas las cosas

Todo ello lleva a captar que la vida es fruto de interconexiones que estan
produciéndose continuamente. Para ello hemos de dejar paso a una actitud
admirativa y contemplativa en lugar de utilitarista y depredadora. La no-
dualidad es un estado, una forma de situarse ante la realidad que nace de la
desposesion. Vencida la pulsidon de apropiacion que proviene de la
individualidad autocentrada, las cosas se abren ante nosotros de la misma
manera que nosotros nos abrimos a ellas desde el Fondo que nos origina
simultdneamente tanto a ellas como a nosotros.

En el cristianismo, esta interconexidon de toda la realidad se llama perichoresis a
partir del modelo tri-unitario. Las tres hipdstasis («personas») divinas estan en
radical comunidn: Dios en tanto que Padre-Madre estd continuamente
engendrando a Otro de si, que es el Hijo, un modo personificado de referirse a
la Forma que contiene a todas las demas formas:


https://www.nodualidad.info/textos/etapas-hacia-la-no-dualidad.html#notas

«Al principio ya existia la Palabra. [...] Todo fue hecho por ellay sin ella no se
hizo nada de cuanto llegé a existir.» (Jn 1,1.3) La irradiacién expansiva entre los
dos constituye al Espiritu Santo, el cual introduce a todos los demas seres en el
interior de esta relacion. Para los cristianos, la vida verdadera consiste en
participar de esa comunion de todo con todo, de todos con todos, tal como
Dios goza de esa comunion en el interior y exterior de si mismo.

En el buddhismo, esta religacion se expresa mediante la nocion de interser, tal
como ha sido llamada por Thich Nhat Hanh, dando nombre a la orden
monastica fundada por él. El buddhismo trata de desarrollar la conciencia de la
interdependencia de todas las cosas, lo cual conduce a la sabiduria (prajna) y a
la compasion (karuna). La sabiduria consiste en captar las multiples e invisibles
relaciones que existen entre el ser humano y su entorno; la compasion lleva al
respeto y veneracion por cada ser que convive con nosotros en el mismo
planeta, lo cual lleva al agradecimiento por la mas minima e insignificante
forma de existencia. En los estados avanzados del camino buddhista,

el nirvana (el fondo incondicionado de la realidad) es el samsara (el mundo de
las formas contingentes), y samsara es el nirvana, es decir, la interioridad no
condicionada por la forma esta engendrando continuamente las formas. Lo
absoluto esta en lo relativo y lo relativo esta en lo absoluto, expresando asi la
no-dualidad.

En lenguaje hindu, el atman individual es Brahman y Brahman esta en

cada atman individual. Se lee en |la Bhagavad Gita: «El amor que siente un ser
iluminado es ecuanime y universal; no hace diferencias entre un brahman
austero y sabio y una vaca, un elefante o un perro.» (BG 5,18) Esto sucede
cuando «reconoce en su corazdn que su esencia es comun a la de todas las
criaturas, y que la vida que mora en todas las criaturas habita también en su
corazon. Esta es la conciencia en que vive el yogui iluminado: una vision de
total unidad» (BG 6,29); «aquel que en su amor universal logra amarme en
todo lo que ve, donde quiera que esta persona viva, vive en mi
constantemente, sea cual sea su condicién de vida» (BG 6,31).

En el islam, esta interrelacidon de la realidad coincide con el significado mismo
de la palabra islam, que significa «sumisidén» —no sometimiento—, entrega a la
voluntad (qadar) de Dios, lo cual supone participar del orden de las cosas
creadas por él, el cual trasciende a todas ellas. Solo Dios es Dios, y por ello la
realidad estd unificada: porque todo emana de él. El islam considera que Ald es
lo Unico que realmente es, lo Real (Al-Haqq) que confiere consistencia a todo lo
que es. La sumision a su voluntad pacifica —paz es la raiz de la palabra islam,
como salam—, porque vincula con todos los seres por el hecho de haber
captado su esencia y haberse puesto a su disposicion, no a su depredacion.


https://www.nodualidad.info/maestros/thich-nhat-hanh.html

Notas:

1.

Dos autores convergen en esta vision: Paul TiLLicH, «Religion and secular
culture», en The protestant era, The University of Chicago Press, Chicago,
1948, pp. 56-57, y Raimon PANIKKAR, Mite, simbol, culte, Fragmenta
(Opera Omnia Raimon Panikkar, vol. IX.1), Barcelona, 2009, pp. 435-456
Cf. el ensayo de Mark C. Taylor, tedlogo luterano norteamericano,
discipulo de Paul Tillich, After God, The University of Chicago Press,
Chicago, 2007. Este autor considera que el inicio de la modernidad viene
dado por la postura de Lutero ante la insobornabilidad de la conciencia
frente a la institucion.

Cf. Raimon PANIKKAR, La intuicién cosmoteandrica. Las tres dimensiones
de la realidad, Trotta, Madrid, 1999.

Edwin SCHRODINGER, What is life? Mind and matter, Cambridge
University Press, Cambridge, 1980, citado por Jordi P1cEmM, Buena
crisis, Kairés, Barcelona, 2009, p. 147.

Fuente: HACIA UN TIEMPO DE SINTESIS (Fragmenta, 2020)



https://www.nodualidad.info/libros/hacia-un-tiempo-de-sintesis.html

