
Introducción al panespiritismo
Una alternativa al materialismo y al panpsiquismo

Por Steve Taylor 26 de septiembre de 2020 Versión PDF

Resumen

Este artículo es una introducción a un enfoque filosófico denominado «panes‐
piritismo». Se resumen los principios fundamentales de este enfoque y se ana‐
liza cómo se relaciona con perspectivas filosóficas anteriores (principalmente
orientales), en qué se diferencia del panpsiquismo y cuál es su relación con el
idealismo y el teísmo. Se abordan cuestiones como la relación entre la mente y
la materia, la relación entre la mente y el cerebro y el surgimiento de la mente
desde una perspectiva «panespiritista». Se analiza cómo el panespiritismo se
relaciona con las experiencias místicas. El artículo concluye sugiriendo que
este enfoque puede ayudar a esclarecer una amplia gama de fenómenos que
parecen anómalos o problemáticos desde un punto de vista materialista.

En los últimos años, el panpsiquismo parece haber experimentado una especie
de resurgimiento en la filosofía de la mente (Skrbina 2017; Goff 2019). A me‐
dida que ha aumentado el descontento con los enfoques fisicalistas de la cons‐
ciencia ―y que el «problema difícil» de cómo la actividad neurológica podría
equipararse a la consciencia o producirla se ha vuelto aparentemente más difí‐
cil de resolver―, la alternativa de suponer que la consciencia es, en cierto sen‐
tido, fundamental para el mundo se ha vuelto más atractiva. En el panpsi‐
quismo, el problema de cómo la mente o la consciencia podrían surgir de la



materia se resuelve postulando que la mente siempre ha estado involucrada en
la materia. Las partículas simples tienen una naturaleza intrínseca de cons‐
ciencia (o la consciencia es una propiedad irreducible de las partículas, junto
con otras propiedades como la masa y la carga). Por lo tanto, la consciencia no
necesitaba surgir porque ya estaba allí.

Sin embargo, el panpsiquismo no es, desde luego, la única alternativa al mate‐
rialismo. En este artículo, me gustaría proponer otra perspectiva no materia‐
lista que, en mi opinión, tiene más elegancia y potencial explicativo que el pan‐
psiquismo. Se trata de un enfoque que, en diferentes variantes, tiene una larga
y rica historia filosófica. Se trata de un enfoque que podría denominarse pa‐
nespiritismo. Es posible considerar que el panespiritismo ocupa un término
medio entre el monismo y el dualismo, o entre el idealismo y el dualismo. De
hecho, así es como se concibe a menudo la filosofía india del Bhedabheda Ve‐
danta ―muy similar al panespiritismo―, como una integración de las tradicio‐
nes monistas y dualistas.

El panespiritismo tiene algunas similitudes con enfoques filosóficos como el
idealismo y el cosmopsiquismo, pero también hay diferencias significativas. La
diferencia esencial entre el panespiritismo y tanto el idealismo como el cosmo‐
psiquismo es que el panespiritismo no considera que la materia sea de natura‐
leza puramente mental o espiritual, sino que tiene su propio estatus ontoló‐
gico. La materia es a la vez un producto del espíritu, está impregnada de él y es
de la misma naturaleza que él, pero al mismo tiempo es distinta del espíritu.
Como sugiere el Bhedabheda Vedanta, la materia es a la vez igual y diferente al
espíritu. (Aparte del Bhedabheda, los enfoques filosóficos más cercanos a mi
forma de panespiritismo son el monismo de doble aspecto y el panenteísmo,
como se discutirá más adelante).

Es esta idea de ser «igual» y «diferente» lo que quizá sea el aspecto más difícil
de mi forma de panespiritismo. Quizá se podría comparar con un niño y su
madre. Un niño es engendrado por su madre y es genéticamente de la misma
naturaleza (junto con el padre). Sin embargo, al mismo tiempo, es un ser inde‐
pendiente. Esto es análogo a la relación entre el espíritu y la materia. En este
sentido, se podría decir que el panespiritismo, por paradójico que pueda pare‐
cer, no es ni totalmente monista ni dualista, sino (como el Bhedabheda) una in‐
tegración de las dos perspectivas.

Encuentro los enfoques idealistas tan insatisfactorios como el materialismo o
el panpsiquismo. La cuestión de cómo una mente universal (o mente en gene‐
ral) podría manifestarse en (o generar) formas materiales individuales me pa‐
rece casi tan problemática como lo es el «problema difícil» para el materia‐
lismo. Además, cuando los enfoques idealistas (por ejemplo, Kastrup 2012)
consideran las entidades materiales como proyecciones o vibraciones de una
mente o consciencia universal, y sugieren que no existe una realidad indepen‐



diente o ajena a la consciencia, esto parece derivar hacia el narcisismo o in‐
cluso el solipsismo, y corre el riesgo de devaluar el mundo fenoménico al esta‐
tus de proyección o espejismo.

En este ensayo, expondré algunas de las características más destacadas del pa‐
nespiritismo y luego sugeriré cómo una perspectiva panespiritista contempo‐
ránea concibe el surgimiento de la mente, la relación de la mente con la mate‐
ria y la relación entre la mente y el cerebro. Mostraré cómo el panespiritismo
se relaciona con las experiencias místicas y luego discutiré con más detalle las
diferencias entre el panespiritismo y enfoques como el idealismo, el panpsi‐
quismo y el teísmo. También sugeriré que el panespiritismo tiene un gran po‐
der explicativo, lo que también ofrece pruebas de su validez.

Breve descripción del panespiritismo

El panpsiquismo sugiere que las partículas más básicas de la materia tienen al‐
gún tipo de ser interior y algún tipo de experiencia, aunque sea tan básico que
nos resulte imposible concebirlo. El panpsiquismo puede significar literal‐
mente que «la mente está en todas partes», pero normalmente solo significa
que la mente existe en todas las partículas materiales. Sin embargo, el panespi‐
ritismo sugiere que existe una cualidad fundamental, inherente a todo el espa‐
cio y a todas las cosas materiales. Esta cualidad―que podría denominarse
consciencia fundamental (o espíritu)―lo impregna todo. (Para mí, los términos
consciencia fundamental y espíritu son equivalentes). Está en todas partes y
en todas las cosas.

A diferencia del panpsiquismo, mi variante del panespiritismo no sostiene que
todas las partículas materiales tengan una naturaleza intrínseca de la materia.
El panespiritismo sugiere que, aunque la consciencia está en todas las cosas,
no todas las cosas tienen necesariamente su propia consciencia individuali‐
zada. Aunque la consciencia fundamental lo impregna todo, no todas las cosas
son conscientes. Solo las estructuras que tienen la complejidad y la forma or‐
ganizativa necesarias para recibir y canalizar la consciencia fundamental en sí
mismas tienen la consciencia como naturaleza intrínseca. Aquí hay una simili‐
tud con el cosmopsiquismo, que asume una forma esencial de consciencia: la
consciencia cósmica. Al igual que en el idealismo, la consciencia individual de
los macrosujetos, como los seres humanos, deriva de alguna manera de la
consciencia cósmica (Nagasa y Wager 2016). Mi variante del panespiritismo (o
«panespiritismo contemporáneo», como podría llamarse) sugiere que esta de‐
rivación se produce a través de grupos organizados de células (en forma de ce‐
rebros en los seres humanos), que actúan como receptores y transmisores de
la consciencia fundamental.

Según el panespiritismo, todo el universo está animado y es consciente, ya que
todas las cosas―y todo el espacio―están impregnadas de consciencia funda‐



mental o espíritu. Pero hay una diferencia entre la forma en que las rocas y los
ríos están animados y la forma en que lo están un insecto o incluso una
ameba. Las rocas y los ríos no tienen psique propia y, por lo tanto, no son cons‐
cientes ni están animados individualmente. La consciencia fundamental los im‐
pregna, pero no son conscientes en sí mismos. (Tenga en cuenta que también
podría haber elegido el término panconsciencismo para referirme a este enfo‐
que, pero lo rechacé por considerarlo poco manejable y torpe). Las formas ma‐
teriales están animadas externamente por la consciencia fundamental; los
cuerpos de las formas de vida también están animados por la consciencia fun‐
damental, pero las formas de vida también están animadas internamente por
un cierto grado de consciencia individual. La consciencia interior no llega
hasta el fondo, como sugiere el panpsiquismo. Solo llega hasta las primeras for‐
mas de vida simples.

Podríamos decir que en el panespiritismo contemporáneo hay dos distinciones
esenciales y relacionadas entre sí. La primera es entre las cosas materiales y
los seres vivos. Las primeras están impregnadas de consciencia fundamental,
sin poseer consciencia interior propia, mientras que los segundos están im‐
pregnados de consciencia fundamental y poseen además una naturaleza inte‐
rior, con un cierto grado de consciencia individual. (Más adelante profundiza‐
remos en este tema). La segunda distinción es entre los seres conscientes indi‐
viduales y la consciencia fundamental.

Podemos ilustrar estas distinciones considerando mi propia situación en el
mundo, en este preciso momento. Estoy sentado a una mesa en una cafetería.
Según el panespiritismo contemporáneo, la mesa, las paredes, mi taza y todas
las demás cosas materiales que me rodean están impregnadas de consciencia
fundamental. La materia de mi cuerpo―mis átomos, moléculas, células,
músculos, extremidades, piel y cabello―también está impregnada de cons‐
ciencia fundamental. Al mismo tiempo, la consciencia fundamental impregna
el espacio entre todas estas cosas materiales y el espacio que llena todo este
café (y también el exterior). En este sentido, todas las cosas materiales están
inmersas en la consciencia fundamental. Y yo, como ser sensible, también
tengo una consciencia interior. Principalmente a través de mi cerebro, la cons‐
ciencia fundamental se expresa dentro de mí y se convierte en mi consciencia
individual y mi mente. Esta es la diferencia esencial entre mí y los objetos ma‐
teriales que me rodean. Debido a que son formas físicas relativamente sim‐
ples, la consciencia fundamental no puede «canalizarse» en ellos, por lo que
carecen de una consciencia interior.

Alternativamente, podríamos describir mi situación utilizando el término espí‐
ritu. Estoy impregnado e inmerso en el espíritu. Al mismo tiempo, el espíritu
existe dentro de mí, como la naturaleza esencial de mi ser interior. El espíritu
fluye hacia mi ser interior, de forma continua, como una fuente, a través de mi
cerebro. Este flujo de espíritu genera mi consciencia individual. Mi cuerpo, mi



ser interior, toda la materia y todo el espacio son de naturaleza espiritual―de
ahí el panespiritismo.

En resumen, podríamos decir que mi variante del panespiritismo destaca tres
formas en las que los seres vivos se relacionan con la consciencia fundamen‐
tal: impregnación, inmersión y sensibilidad subjetiva (o animación interna). Las
cosas inanimadas están impregnadas e inmersas en la consciencia fundamen‐
tal. Los seres vivos también están impregnados e inmersos en la consciencia
fundamental, pero además están animados internamente por la consciencia
fundamental, a través del proceso de canalización (que se discutirá con más
detalle en breve), lo que les proporciona sensibilidad subjetiva. Y, dado que los
seres vivos existen en diferentes niveles de complejidad, la consciencia funda‐
mental los anima internamente con diferentes grados de sensibilidad subje‐
tiva. (Esto recuerda la afirmación de Spinoza [2020] en su Ética de que todas
las cosas están «animadas, aunque en diferentes grados»).

Quizás una metáfora sea útil aquí. Pensemos en una esponja sumergida en el
agua de una bañera. La esponja está inmersa en el agua y también
impregnada―o empapada―por ella. Esta es la situación de todas las formas
materiales del mundo. Cada átomo del universo―y, por lo tanto, todas las es‐
tructuras compuestas por esos átomos―están «empapados» e inmersos en la
consciencia fundamental.

Pero, a riesgo de mezclar la metáfora con la realidad, pasemos ahora al ejem‐
plo de una esponja viva, bajo el océano. Esta esponja viva también está sumer‐
gida y empapada de agua, pero al mismo tiempo, como ser vivo, tiene cierto
grado de consciencia intrínseca. La consciencia fundamental también la anima
internamente, proporcionándole sensibilidad subjetiva. Y esta es la situación
de todos los seres vivos del mundo: están inmersos, impregnados y animados
internamente por la consciencia fundamental.

¿Por qué es necesario ver la materia como impregnada de espíritu? ¿No po‐
dríamos simplemente ver la materia y el espíritu como totalmente distintos, en
términos dualistas? Sin embargo, el panespiritismo es una filosofía de la uni‐
dad (aunque al mismo tiempo no es totalmente monista). Es la naturaleza om‐
nipresente de la consciencia fundamental la que lleva a todas las cosas feno‐
ménicas a la unidad―no solo la unidad de los seres vivos que comparten la
misma consciencia interna esencial, sino también la unidad de todas las cosas
no materiales, que son una porque son producto de la consciencia fundamen‐
tal y están impregnadas de ella. Ciertas interacciones de la mente y el cuerpo
(como la influencia de las intenciones mentales sobre la forma y el funciona‐
miento del cuerpo, como lo ilustra el efecto placebo o la curación bajo hipno‐
sis) serían inexplicables sin una íntima interconexión entre lo mental y lo fí‐
sico (Kelly et al. 2007). La sensación de unidad―o al menos de íntima
conexión―entre el propio ser y el mundo material es también uno de los ele‐



mentos centrales de las experiencias místicas. Es significativo―como veremos
en breve―que las experiencias místicas también incluyan a veces informes de
un resplandor o energía que impregna todo el espacio y los objetos, uniéndo‐
los en una sola unidad.

También cabría preguntarse cómo puede la materia tener un estatus ontoló‐
gico diferente al de la consciencia fundamental y, sin embargo, estar impreg‐
nada de ella. ¿Cómo puede la materia ser de la misma naturaleza que el espí‐
ritu y, al mismo tiempo, diferente de él? Sin embargo, es importante recordar
que la materia consiste principalmente en espacio. Los núcleos son alrededor
de 100.000 veces más pequeños que los átomos que los contienen. Todo el es‐
pacio está impregnado de consciencia fundamental, por lo que el espacio den‐
tro de la materia (estrictamente hablando, el espacio dentro de los átomos)
también está impregnado de consciencia fundamental. (Esto, por supuesto,
concuerda con la metáfora de la esponja que utilicé anteriormente).

También debemos recordar que, en el mundo natural, es común que un fenó‐
meno genere otro, de tal manera que el fenómeno generado tiene su propio es‐
tatus ontológico, pero también es de la misma naturaleza que el fenómeno ge‐
nerador. La relación de las partículas materiales con la consciencia fundamen‐
tal puede ser análoga a la de los hijos creados por los padres, o las plantas que
emergen de las semillas, donde un fenómeno distinto surge de uno preexis‐
tente, pero conserva la naturaleza esencial de este último.

Perspectivas panespiritistas en la historia de la filosofía

Por supuesto, lo que aquí describo como panespiritismo no es en absoluto una
perspectiva novedosa. Muchos filósofos anteriores ya habían planteado ideas
panespiritistas. De hecho, la idea de que la esencia de la realidad es una cuali‐
dad espiritual no material (sin adoptar necesariamente una posición idealista
de que el espíritu es la única realidad) parece ser uno de los conceptos inter‐
culturales más antiguos y comunes de la historia del mundo. Por supuesto,
esto no refuerza necesariamente la validez del enfoque, pero creo que es útil
considerar la rica y amplia variedad de perspectivas panespiritistas que han
surgido en diferentes contextos, antes de pasar a discutir mi propio enfoque
con mayor detalle.

Además de sus creencias animistas en espíritus que podían habitar e influir en
los fenómenos, muchos grupos indígenas desarrollaron conceptos de un prin‐
cipio espiritual fundamental, que tiene cierta similitud con el panespiritismo.
Por ejemplo, muchos grupos nativos americanos desarrollaron conceptos de
un «gran espíritu» o «gran misterio». Los tlingit del noroeste del Pacífico se re‐
ferían a este principio espiritual como yok, los indios hopi lo llamaban maa‐
sauu, los pawnee lo llamaban tirawa, los dakota lo llamaban taku wakan, los
lakota lo llamaban wakan-tanka, mientras que los haudenosaunee lo llamaban



orenda, los algonquinos orientales lo llamaban manitou, etc. En otras partes
del mundo, los ainu de Japón, un pueblo tribal indígena de Hokkaido, en el
norte de Japón, desarrollaron un concepto similar llamado ramut, mientras
que en algunas partes de Nueva Guinea existía un concepto similar llamado
imunu. El antropólogo escocés Neil Gordon Munro (1962), uno de los primeros
occidentales en convivir con los ainu, describió el ramut como una fuerza
«omnipresente e indestructible» y eligió la traducción al inglés «spirit-energy».
De manera similar, el misionero británico J. H. Holmes tradujo imunu como
«alma universal» y lo describió como «el alma de las cosas... Era intangible,
pero, al igual que el aire o el viento, podía manifestar su presencia» (en Levy-
Bruhl 1965, 17). La similitud de estos conceptos entre sí y con el concepto pa‐
nespiritista de una fuerza espiritual fundamental es sorprendente (y requiere
una investigación más profunda de la que puedo dedicarle aquí; véase Taylor
[2005] para un análisis más extenso).

En mi opinión, por lo tanto, es factible sugerir que las formas de panespiri‐
tismo pueden ser la cosmovisión más antigua y común de la raza humana, mu‐
cho antes del advenimiento de la religión teísta. Skrbina ha intentado defender
una tesis similar para el panpsiquismo, sugiriendo que «es casi con toda segu‐
ridad la concepción más antigua de la psique» (2007, 5). Sin embargo, en mi
opinión, esto es bastante dudoso. Como se ha señalado anteriormente, las cos‐
movisiones indígenas tenían dos aspectos principales: el principio animista de
que el mundo está lleno de espíritus individuales que pueden habitar los fenó‐
menos, junto con el principio panespiritista que acabo de describir. En resu‐
men, se podría decir que su cosmovisión incluía tanto el Espíritu como los es‐
píritus (Taylor 2005). Es decir, el mundo estaba animado de dos maneras dife‐
rentes: a través de la presencia omnipresente del Espíritu y también a través
de la influencia de los espíritus individuales. Sin embargo, ninguno de estos as‐
pectos se ajusta estrictamente a ninguna perspectiva panpsiquista, excepto en
el sentido general de que los fenómenos están animados. (Esto también deja
claro que el panespiritismo no es una forma de animismo).

Algunos filósofos han sugerido, de manera más factible, que tales perspectivas
indígenas pueden considerarse formas de panenteísmo. Callicott (1994) ha su‐
gerido esto de los lakota, por ejemplo, ya que conciben una fuerza espiritual
que es a la vez trascendente e inmanente. Sin embargo, una interpretación pa‐
nenteísta solo sería válida si tales concepciones del espíritu fueran de natura‐
leza teísta, lo cual me parece dudoso. Esto puede haber sido cierto en el caso
de algunos grupos indígenas posteriores, que fueron influenciados por el
teísmo de los colonos occidentales, pero las concepciones anteriores del espí‐
ritu parecen ser no teístas.

Las ideas panespiritistas también han sido claramente una característica de
ciertas tradiciones filosóficas orientales. Chalmers (2020) ha hecho una útil dis‐
tinción entre el idealismo «antirrealista» y el «realista», que será útil aquí. El



idealismo antirrealista asume que el mundo no es más que apariencia ―o
maya, en términos hindúes―, mientras que el idealismo realista asume que el
mundo tiene una naturaleza intrínsecamente real. En estos términos, el Ve‐
danta Advaita es «antirrealista», ya que tiende a ver el mundo material como
una manifestación irreal de brahman. Dado que solo existe brahman, el mundo
no puede existir realmente. Se considera que solo existe en la mente, como
consecuencia de maya, como un sueño que solo existe en la mente del soñador,
o como imágenes proyectadas en una pantalla. (La distinción de Chalmers es
similar a la distinción filosófica más tradicional entre idealismo subjetivo y
objetivo).

Una tradición filosófica india que adopta un enfoque idealista realista es el shi‐
vaísmo de Cachemira. Al igual que en el Vedanta Advaita, todas las cosas se
consideran una manifestación de un principio espiritual fundamental (nor‐
malmente denominado Shiva en lugar de brahman), pero la diferencia es que
todas las cosas se consideran totalmente reales, ya que existen en la conscien‐
cia absoluta de Shiva. Todas las cosas materiales existen debido a la naturaleza
dinámica de la consciencia absoluta, que proyecta una sutil energía vibratoria
(conocida como spanda). Esta energía se cristaliza en cosas materiales aparen‐
temente sólidas, de modo que todas las cosas consisten literalmente en cons‐
ciencia absoluta. (Esta noción de cristalización es similar al concepto de Scho‐
penhauer de la materia como «voluntad objetivada» [Schopenhauer 1851-
1969] y también al aspecto cosmogénico de la filosofía de Peirce [1891-1992],
como se señalará en breve). Por lo tanto, el mundo fenoménico no es una ilu‐
sión: la materia es tan real como el espíritu mismo, porque esencialmente la
materia es espíritu. De este modo, el shivaísmo de Cachemira afirma la reali‐
dad del mundo fenoménico y del cuerpo humano (Wallis 2013). En otras pala‐
bras, el shivaísmo de Cachemira se acerca al panespiritismo, aunque hay una
diferencia en que, en el primero, las cosas materiales tienen un estatus ontoló‐
gico igual al de la consciencia fundamental, mientras que el panespiritismo su‐
giere que el mundo material no es solo de la misma naturaleza que la cons‐
ciencia fundamental.

La tradición filosófica india más cercana al panespiritismo es el Bhedabheda
Vedanta. Este enfoque puede considerarse un intento de integrar las tradicio‐
nes monistas y dualistas de la filosofía india. El término Bhedabheda significa
literalmente «diferencia y no diferencia», lo que sugiere que las formas mate‐
riales son a la vez idénticas y distintas a brahman. Al igual que el shivaísmo de
Cachemira, el Bhedabheda Vedanta describe el mundo fenoménico como una
manifestación real (o parinama) de un principio espiritual fundamental (brah‐
man). Pero el Bhedabheda va más allá del shivaísmo de Cachemira, al sugerir
que las formas materiales no son idénticas a la consciencia absoluta, sino que
tienen su propia identidad distinta (aunque al mismo tiempo existen en brah‐
man). En el Bhedabheda Vedanta se utilizan diversas metáforas para ilustrar la
relación entre la consciencia fundamental y las formas materiales, entre ellas



una ola y el océano, un fuego y las chispas que surgen de él, el sol y sus rayos, y
un padre y su hijo. Los sujetos individuales y las formas materiales son de la
misma naturaleza que brahman, pero tienen su propia forma e identidad dis‐
tintas. Esta es una perspectiva idéntica a mi forma de panespiritismo, que con‐
sidera que las cosas materiales son distintas de la consciencia fundamental, al
mismo tiempo que están impregnadas de ella y se basan en ella.

(Cabe señalar que también hay algunas tendencias panespiritistas dentro de la
tradición filosófica occidental, por ejemplo, los estoicos, Plotino, los filósofos
italianos del siglo XVI Bruno y Patrizi, y figuras posteriores como Spinoza y
Johann Gottfried Herder. Lamentablemente, no tengo espacio para discutir
esto aquí. Véase Taylor [2018] para una discusión más completa).

El surgimiento de la materia

Examinemos ahora mi propia variante del panespiritismo con más detalle. Un
aspecto importante que necesita aclaración es el surgimiento de la materia. Su‐
giero que la consciencia fundamental tiene una cualidad dinámica que le per‐
mite generar partículas materiales. Mi perspectiva panespiritista aquí es simi‐
lar a algunas formas de «idealismo de la fuente» (o «idealismo del producto»),
que ven el mundo como una emanación de la consciencia absoluta.

Algunas formas de panpsiquismo implican que la consciencia surgió con el
universo, como una de las propiedades de las partículas subatómicas (junto
con otras como la masa y la carga) o como la naturaleza intrínseca de la mate‐
ria. Pero, al igual que el idealismo, el panespiritismo sugiere que la consciencia
fundamental es más fundamental que el universo, en el sentido de que el uni‐
verso surgió como una emanación de ella. (Aunque, a diferencia del idealismo,
mi forma de panespiritismo sugiere que las cosas materiales tienen su propio
estatus ontológico e identidad).

Hay muchas culturas indígenas y filosofías espirituales/místicas que tienen
una perspectiva similar. El vedanta en general (incluido el advaita) propone
que la consciencia fundamental existe antes que el mundo material, mientras
que en el shivaísmo de Cachemira, el universo surgió a través de la vibración
primordial de Shiva. El shivaísmo de Cachemira afirma que Shiva tiene un im‐
pulso dinámico para expresar, en palabras de Wallis, «la totalidad de su auto‐
conocimiento en acción» (Wallis 2013, 55). Plotino también deja muy claro que
el Uno es la fuente del mundo, como una fuerza dinámica que es, en palabras
del propio Plotino, el «poder productivo [dynamis] de todas las cosas» (en
Marshall 2019, 256).

Peirce (1891-1992), cuyo enfoque «idealista objetivo» es similar a mi forma de
panespiritismo, como se señalará más adelante, propuso una cosmogonía simi‐



lar e incluso sugirió el proceso por el cual la materia surge de la mente. Según
Peirce, el universo existía originalmente en un estado de sensación pura y caó‐
tica. Poco a poco se solidificó a través de patrones de recurrencia y se cristalizó
en formas materiales. Las diferentes formas materiales son mente en diferen‐
tes grados de solidificación. Esto recuerda la idea del shivaísmo de Cachemira
de que la materia es una cristalización de la consciencia absoluta, así como el
concepto de «objetivación» de Schopenhauer (1851-1969).

También atribuyo una cualidad de creatividad dinámica a la consciencia fun‐
damental. Se puede concebir la consciencia fundamental (o espíritu) como un
principio o cualidad sutil y dinámica no material, que existía antes que el uni‐
verso y le dio origen. Envuelve y sumerge todo el universo (y posiblemente
otros universos), impregnando todo el espacio-tiempo y la materia y fluyendo
continuamente hacia el ser interior de las formas de vida, a través de sus célu‐
las. Y una vez que el espacio-tiempo y las partículas materiales entraron en
existencia, la naturaleza dinámica de la consciencia fundamental se expresó
en la tendencia de las partículas a agruparse y desarrollarse en formas más
complejas, que finalmente se volvieron sensibles, en el punto en que eran lo
suficientemente complejas como para «transmitir» la consciencia
fundamental.

La noción de que la consciencia fundamental es ontológicamente primaria y
que el universo emanó de ella recuerda las metáforas citadas anteriormente
del Bhedabheda Vedanta, que describe la relación de brahman con el mundo
como equivalente a las chispas de un fuego, o a un padre y un hijo. (En sentido
estricto, una madre sería más apropiada que un padre, debido al potencial
creativo de brahman, o consciencia fundamental). La materia surge de la cons‐
ciencia fundamental y está impregnada de ella, compartiendo su naturaleza.

Admito que el proceso por el cual la consciencia fundamental genera materia
es oscuro (a pesar del intento de explicación de Peirce). Se podría denominar
«el problema de la generación» en comparación con el «problema de la combi‐
nación» del panpsiquismo. En la actualidad, no hay explicaciones panpsiquis‐
tas viables de cómo las partículas materiales individuales se combinan para
producir la consciencia más intensa de los seres más grandes. Del mismo
modo, en el idealismo, no hay explicaciones válidas de cómo la consciencia ab‐
soluta se manifiesta en formas materiales. En relación con el trabajo de Kas‐
trup, Chalmers (2020) denomina a esto el «problema de la fragmentación» de
cómo la mente universal se divide en mentes individuales.

El surgimiento de la mente

Uno de los atractivos del panpsiquismo frente al materialismo es que evita el
«problema del surgimiento», es decir, cómo la mente podría surgir de la mate‐
ria. Como señala Skrbina (2017), hay tres aspectos diferentes en el problema



del surgimiento: el surgimiento histórico (que se refiere al momento de la evo‐
lución en que los seres vivos adquieren por primera vez la «mente»); la cues‐
tión filogenética de qué organismos vivos hoy en día poseen mente y cuáles
no; y la cuestión ontogenética de cuándo los seres humanos (u otros animales
«dotados de mente») adquieren la mente, en su desarrollo desde la concepción
en adelante. Desde estas tres perspectivas, el surgimiento de la mente parece
milagrosa. ¿Existe realmente un momento determinado en el que la mente se
activa de repente como una luz en nuestro viaje evolutivo o de desarrollo y la
experiencia surge de repente? Parece que no hay forma de explicar este mila‐
gro. De hecho, parece contradictorio que los materialistas asuman que la
mente surgió de esta manera, ya que insisten en que el mundo funciona según
leyes mecánicas racionales, sin necesidad de milagros.

Skrbina sugiere que el panpsiquismo es la única respuesta al problema del
surgimiento. Como escribe: «La conclusión parece bastante clara: o se es surgi‐
mientista o se es panpsiquista. No parece haber término medio» (2017, 20). Sin
embargo, este no es el caso. El idealismo ofrece una alternativa al surgimien‐
tismo: la mente no surgió porque todas las cosas (incluidas las cosas materia‐
les) son, y siempre han sido, aspectos de la mente. El panespiritismo también
ofrece una alternativa, adoptando una posición intermedia entre el materia‐
lismo y los enfoques «todo-mente», como el idealismo o el panpsiquismo, y sos‐
teniendo que solo los organismos poseen cierto grado de mente. La mente sur‐
gió cuando las estructuras físicas se volvieron lo suficientemente complejas
como para recibir y canalizar la consciencia fundamental hacia sí mismas.
Esto ocurrió con el desarrollo de las primeras células simples, que fueron las
primeras estructuras físicas en poseer vida y sensibilidad.

En mi formulación del panespiritismo, la mente humana es esencialmente una
afluencia (o canalización) de la consciencia fundamental. Se hace una distin‐
ción entre la consciencia fundamental y la mente, siendo la primera primaria
y la segunda surgida de ―y dependiente de― la interacción de la consciencia
fundamental con el cerebro (o cualquier grupo organizado de células). En este
sentido, hay tres elementos esenciales. En lugar de pensar solo en términos de
lo espiritual y lo material, o la mente y la materia, deberíamos pensar en tér‐
minos de consciencia fundamental, materia y mente. Alternativamente, en tér‐
minos de un ser humano individual, podríamos pensar en términos de la
tríada de espíritu, mente y cuerpo.

Esto no significa que la mente y el cuerpo ―o la mente y la materia― sean on‐
tológicamente distintos, como en el dualismo. Ambos son expresiones de la
consciencia fundamental o el espíritu. Al mismo tiempo, la mente es una ex‐
presión más sutil y completa del espíritu que la materia. Se podría decir que es
una expresión de orden superior del espíritu. La materia está impregnada de
consciencia fundamental, pero no es consciente en sí misma. (Como ya se ha



mencionado, esta es una de las principales diferencias entre el panpsiquismo y
el panespiritismo).

Esto requiere una explicación más completa sobre cómo surgió la mente, o la
consciencia individualizada. Dado que (a diferencia del panpsiquismo) el pa‐
nespiritismo no sostiene que todas las partículas materiales tengan propieda‐
des mentales, ¿cómo se puede explicar el surgimiento de la mente? O, dicho de
otro modo, ¿cómo dio lugar una consciencia fundamental omnipresente a su‐
jetos conscientes individuales?

Como ya he señalado, los panpsiquistas se enfrentan al problema de la combi‐
nación, es decir, cómo las entidades conscientes microcósmicas se combinan
para producir entidades conscientes más grandes, como los seres humanos. El
problema de la fragmentación también es una cuestión importante para los
idealistas. En la versión del idealismo de Kastrup (2012), se sugiere que un su‐
jeto cósmico se fragmenta en macrosujetos individuales a través de un proceso
análogo al trastorno de identidad disociativo (TID), en el que el sentido del yo
se fragmenta en diferentes alter egos. Pero en el panespiritismo no se produce
ni la combinación ni la fragmentación. En su lugar, hay una transmisión de un
sujeto cósmico a sujetos individuales a través del cerebro.

El modelo de transmisión de la consciencia fue propuesto ya en 1897 por Wi‐
lliam James (1898-1992), quien destacó que, aunque está claro que la conscien‐
cia es una función del cerebro, esto no implica necesariamente que también
sea una producción del cerebro. Como dijo James, «cuando pensamos en la ley
de que el pensamiento es una función del cerebro, no estamos obligados a pen‐
sar solo en la función productiva; también tenemos derecho a considerar la fun‐
ción permisiva o transmisiva. Y esto es lo que el psicofisiólogo común omite en
su explicación» (James 1898-1992, 1109, cursiva en el original). James comparó
el cerebro con un «prisma o una lente refractora», que transmite una luz
blanca o un resplandor invisible. También utilizó la metáfora del aire que pasa
a través de los tubos de un órgano. James no intentó describir la naturaleza de
la realidad esencial que transmite el cerebro. Sin embargo, en su opinión, la
idea del cerebro como transmisor de la consciencia proporcionaba una posible
prueba de la inmortalidad humana, ya que «la esfera del ser que suministraba
la consciencia seguiría intacta; y en ese mundo más real con el que, incluso
mientras estábamos aquí, era continuo, la consciencia podría, de formas des‐
conocidas para nosotros, continuar aún» (James 1898-1992, 1111).

Forman (1998) ha descrito este proceso de forma más específica, hablando en
términos de una «canalización» de la consciencia. Como él mismo ha dicho, «la
consciencia se parece más a un campo que a un punto localizado, un campo
que trasciende el cuerpo y, sin embargo, de alguna manera interactúa con él...
Las células cerebrales pueden recibir, guiar, arbitrar o canalizar una concien‐
cia que de alguna manera es trascendental para ellas. El cerebro puede ser



más un receptor o transformador del campo de la conciencia que su genera‐
dor» (1998, 185). Más recientemente, Eagleman (2012), en apoyo de la hipótesis
del «cerebro como receptor», ha hecho una útil analogía con un bosquimano
del Kalahari que encuentra una radio. Después de escucharla y examinar su
funcionamiento interno, llega a la conclusión totalmente lógica de que los so‐
nidos que emite provienen de sus circuitos internos. Si alguien le pidiera que
explicara cómo se producen la música y las voces mediante bucles de señales
eléctricas, sería incapaz de hacerlo.

Según mi forma de panespiritismo, esto no solo se aplica a los seres humanos o
al cerebro humano, sino también a las formas de vida más básicas. Las estruc‐
turas físicas adquirieron consciencia interna y sensibilidad cuando desarrolla‐
ron la complejidad suficiente para recibir y canalizar la consciencia funda‐
mental hacia sí mismas. Cuando la materia se organiza de formas complejas e
intrincadas, como en las células y los organismos, facilita la canalización de la
consciencia fundamental. Esta puede ser una de las funciones principales de
las células: facilitar la canalización de la consciencia fundamental hacia los se‐
res individuales. Las células actúan como «receptores» de la consciencia, de
modo que incluso una ameba tiene su propio tipo de psique muy rudimentaria
y, por lo tanto, está viva individualmente. Una célula individual puede desem‐
peñar esta función, al igual que los grupos de células intrincadamente
conectadas.

Esto se relaciona con los diferentes grados de consciencia en las formas de
vida. A medida que los seres vivos se vuelven más complejos, a medida que sus
células aumentan en número y se organizan de forma más intrincada en gru‐
pos, se vuelven capaces de recibir más consciencia. La esencia pura de la cons‐
ciencia fundamental se canaliza con más fuerza a través de ellos, de modo que
se vuelven más vivos, con más autonomía, más libertad y una conciencia más
intensa de la realidad. Por eso los seres humanos, con nuestros cerebros in‐
creíblemente complejos e intrincados, somos uno de los seres más conscientes
(quizás junto con los delfines y las ballenas) que existen. Sin embargo, las for‐
mas más simples de materia, que no tienen células, no son capaces de canali‐
zar la consciencia, por lo que no son conscientes ni están vivas individual‐
mente. Las formas simples de materia no tienen interior y no son capaces de
experimentar ni sentir. Estas cualidades solo surgen a nivel celular y superior.

En mi opinión, la correlación entre la complejidad de las formas de vida y su
grado de consciencia proporciona cierta base para la teoría de la canalización.
Existe una clara relación entre el número de células que contiene un orga‐
nismo y, lo que es más importante, la complejidad de las interacciones entre
las células (es decir, lo intrincadamente que están organizadas). Si se remonta
lo suficiente en el tiempo el proceso de aumento de la complejidad, es posible
llegar a un punto de mínima complejidad y menor grado de consciencia, que



presumiblemente sería un organismo unicelular. Este sería también el punto
en el que comenzó el proceso de canalización (o transmisión).

Una noción similar de la relación entre complejidad y consciencia fue pro‐
puesta por Teilhard de Chardin, quien escribió que «la involución de la com‐
plejidad está ligada experiencialmente a un aumento correlativo de la interio‐
rización, es decir, de la psique o la consciencia» (1959, 301). Sin embargo, la
concepción de Teilhard era más panpsiquista que panespiritista, en el sentido
de que creía que la interiorización llegaba hasta las partículas más básicas de
la materia.

La visión panpsiquista de que la consciencia llega «hasta el fondo» de las partí‐
culas materiales más básicas puede eliminar elegantemente el problema de la
aparición de la mente en la materia, pero no hay indicios de que las partículas
materiales posean ningún grado de consciencia. No muestran signos de con‐
ciencia o sensibilidad hacia su entorno, ni de capacidad para responder a los
cambios ambientales. Por otro lado, los organismos más simples muestran cla‐
ramente indicios de una consciencia rudimentaria o interioridad. Por ejemplo,
las amebas se mueven hacia fuentes de alimento, luz o calor, mostrando cierta
sensibilidad (y conciencia) hacia su entorno.

Hay que tener en cuenta la clara distinción entre las entidades puramente ma‐
teriales y las formas de vida. Existe un abismo en la consciencia entre el
mundo prebiótico y el biótico, que puede explicarse en términos de la teoría
de la canalización. En teoría, se podría sugerir que la transmisión de la cons‐
ciencia llega hasta el fondo. ¿Por qué no debería transmitirse la consciencia
también a los átomos? (Esto equivaldría a una forma de panpsiquismo). Sin
embargo, dado que no hay pruebas de que los átomos sean conscientes y que
parece haber una clara distinción entre los seres vivos y los no vivos, tiene
sentido sugerir que la transmisión de la consciencia depende de un cierto nivel
de complejidad en las formas físicas y que surgió con las primeras formas de
vida simples.

La capacidad de transmitir la consciencia fundamental (y, en consecuencia, la
aparición de cierto grado de consciencia interna o interioridad) debe conside‐
rarse una de las cualidades que distinguen a las entidades biológicas de las en‐
tidades prebióticas, junto con características que los biólogos identifican con‐
vencionalmente, como la reproducción, el crecimiento, la regulación, la ho‐
meostasis y el procesamiento de energía. (Otra cualidad que se considera con‐
vencionalmente como característica de la vida es la respuesta al entorno. Esto
sugiere una consciencia subjetiva rudimentaria, que en mi opinión es posible
gracias a la transmisión de la consciencia fundamental).



Una de las mayores cuestiones del dualismo es cómo las mentes inmateriales
pueden interactuar con un cuerpo material, lo que suele denominarse «el pro‐
blema de la interacción». En el panespiritismo, esto se reformularía como la
cuestión de cómo la consciencia fundamental interactúa de forma continua con
el cerebro y el cuerpo para producir y mantener la consciencia individual. Una
vez más, no pretenderé que el panespiritismo tenga una respuesta clara a esto.
He sugerido que esta es una de las funciones de las células y que, a medida que
las células se vuelven cada vez más numerosas y están interconectadas, son
capaces de canalizar la consciencia fundamental de forma más intensa. Pero
hasta ahora no hay una explicación clara del mecanismo por el cual las células
desempeñan esta función. Esto podría denominarse el «problema de la trans‐
misión» o quizás el «problema de la canalización»―nuevamente, haciéndose
eco de cuestiones equivalentes como los problemas de combinación y frag‐
mentación, y también el problema de la generación de cómo la consciencia
fundamental da lugar a la materia.

El materialismo tiene dos aspectos principales que explicar acerca del surgi‐
miento: el punto evolutivo original en el que la mente surgió de la materia y el
surgimiento continuo de la consciencia en el cerebro (es decir, el problema di‐
fícil). De manera similar, hay dos aspectos del problema de la transmisión del
panespiritismo. Todavía no podemos explicar el proceso por el cual se produjo
originalmente la transmisión en formas de vida simples, ni cómo el cerebro hu‐
mano transmite la consciencia fundamental de forma continua.

Sin embargo, en relación con el problema de la interacción, tal vez sea signifi‐
cativo que, en el panespiritismo, estemos tratando con dos aspectos diferentes
del mismo principio fundamental, en lugar de dos sustancias esencialmente di‐
ferentes. Dado que la materia del cuerpo está impregnada de la misma cuali‐
dad esencial que la mente, el problema de la interacción―o cómo la materia
puede transmitir o canalizar la consciencia fundamental―tal vez no sea tan
difícil de resolver. Como dijo Hartshorne (1977, 93), al defender su variedad de
panpsiquismo, «La relación mente-cuerpo... es una relación de simpatía; es la
más instintiva de todas las formas de simpatía, la forma con la que nacemos y
que no tenemos que aprender. Creo sinceramente, y no soy el único, que esta
es la clave de la influencia del cuerpo sobre la mente. Hay mente en ambos la‐
dos de la relación, pero mente en niveles muy diferentes».

Otro punto es que la conexión entre la consciencia fundamental y la conscien‐
cia individual puede experimentarse. Como se verá más adelante, la identifica‐
ción de la consciencia individual con la consciencia fundamental es un aspecto
importante―quizás el más esencial―de las experiencias místicas, hasta el
punto de que algunas experiencias místicas podrían incluso denominarse «ex‐
periencias de interacción».



El papel del cerebro

He sugerido que, en los seres humanos y otros animales, la canalización de la
consciencia fundamental tiene lugar principalmente a través del cerebro.
(Digo «principalmente» porque las células del resto del cuerpo también son
presumiblemente capaces de canalizar la consciencia fundamental. Esto signi‐
fica que nuestra consciencia individual está, en cierta medida, extendida por
todo el cuerpo, en lugar de estar asociada únicamente al cerebro). Pero esta no
es la única función del cerebro. Utilizando la «materia prima» de la conscien‐
cia, el cerebro habilita y organiza las diversas funciones y procesos psicológi‐
cos que constituyen la mente, incluyendo la memoria, el procesamiento de la
información, la intención o la voluntad, la concentración, la cognición abs‐
tracta y lógica, etc. De esta manera, el cerebro es el facilitador (pero no el gene‐
rador causal) de la mente.

En relación con esto, no es de extrañar que los enfoques científicos convencio‐
nales hayan tenido tan poco éxito a la hora de explicar la consciencia en térmi‐
nos de los procesos electroquímicos del cerebro. Dado que el cerebro no pro‐
duce directamente la consciencia, es inútil intentar localizarla en el cerebro.
La fuente última de nuestra experiencia subjetiva está más allá del cerebro, no
dentro de él. En el mejor de los casos, solo podemos esperar encontrar las co‐
rrelaciones funcionales de la consciencia (incluyendo, quizás, las partes del ce‐
rebro que desempeñan un papel en la recepción y canalización de la
consciencia).

La relación entre la consciencia fundamental y la mente es como la relación
entre un ingrediente alimenticio crudo y una comida preparada a partir de él.
La consciencia fundamental constituye la esencia de la mente, pero no es equi‐
valente a la mente. La mente es lo que ocurre cuando la consciencia funda‐
mental se filtra a través de las redes neuronales. Esto recuerda la sugerencia
de James de que la mente individual, la cognición o la conciencia mental son el
resultado de la realidad esencial del universo que se transmite a través de la
«estación receptora» del cerebro (James 1898-1992, 1111).

Ya he sugerido que se trata de un proceso continuo. Las formas de vida reciben
y canalizan continuamente la consciencia fundamental, en cada momento de
sus vidas hasta la muerte. Para mí, como ser humano, la consciencia funda‐
mental fluye continuamente hacia mí como una fuente (por usar la metáfora
de Plotino) a través de mi cerebro y de las células de mi cuerpo, generando mi
vida interior. Pero, obviamente, la naturaleza de mi consciencia individual
cambia en relación con mis estados mentales y neurológicos. La consciencia
fundamental solo proporciona la esencia de la consciencia individual, que está
sujeta a filtrado y condicionamiento. Desde este punto de vista, la muerte
puede verse como el punto en el que el cerebro y el cuerpo ya no son capaces



de recibir y canalizar la consciencia fundamental. Debido a un proceso de des‐
composición, o a un accidente o lesión, su organismo ya no puede desempeñar
la función de canalización.

En ciertos estados mentales, la consciencia fundamental puede expresarse de
forma más intensa y pura. Por ejemplo, en estados de meditación profunda,
una persona puede entrar en un estado de quietud y tranquilidad mental, en el
que los procesos y funciones de la mente aparentemente se vuelven inactivos
(o al menos significativamente menos activos de lo normal). Puede ser que en
estos momentos una persona experimente la consciencia fundamental en su
forma pura (o al menos más pura), antes de su organización en funciones men‐
tales. En otras palabras, en este estado se experimenta la consciencia funda‐
mental directamente, tal y como se canaliza en nosotros. (Es significativo que
Forman [1998] se refiera a este estado como el evento de la consciencia pura).
O, como se ha señalado anteriormente, esto también puede considerarse una
experiencia mística de la interacción de la consciencia fundamental con la
consciencia individual.

Panespiritismo y evolución

He sugerido que el mundo material surgió debido a la naturaleza creativa y di‐
námica de la consciencia fundamental. Sin embargo, la consciencia fundamen‐
tal también es creativa en el sentido de que impulsa a las formas materiales
preexistentes a avanzar hacia una mayor complejidad. En otras palabras, una
vez que se generó el universo, la cualidad creativa y dinámica del espíritu con‐
tinuó operando en las estructuras materiales. Una vez que las partículas mate‐
riales surgieron de la consciencia fundamental, comenzaron a agruparse en
estructuras materiales más complejas y, finalmente, en estructuras lo suficien‐
temente complejas como para permitir la «canalización» de la consciencia fun‐
damental en sí mismas, de modo que estas estructuras se volvieron animadas
y sensibles. A partir de ese momento, la naturaleza creativa y dinámica de la
consciencia fundamental fue un factor importante en la evolución, impul‐
sando a las formas de vida a desarrollar una mayor complejidad a lo largo del
tiempo, lo que les permitió canalizar la consciencia de forma más intensa y
desarrollar así una consciencia interna más intensa y expansiva. Los seres vi‐
vos se volvieron más sensibles y autónomos, sin dejar de estar inmersos e im‐
pregnados de la consciencia fundamental.

Una vez más, se trata de una concepción similar a la de Teilhard de Chardin
(1959), quien creía que la tendencia de las estructuras materiales a avanzar
hacia una mayor complejidad y organización no es aleatoria, sino teleológica.
Teilhard se refería a la evolución como un proceso de «espiritualización» de la
materia. (De hecho, muchos filósofos han sugerido que la evolución es un pro‐
ceso intencionado de desarrollo e intensificación de la consciencia, entre ellos
Hegel, Fichte, Bergson y Sri Aurobindo).



Se podría pensar en términos de dos etapas diferentes de la evolución. La pri‐
mera etapa, al comienzo del universo, fue la aparición de la materia, cuando
las partículas elementales surgieron de la consciencia fundamental. La se‐
gunda etapa, millones de años después, fue la aparición de la mente dentro de
la materia, que comenzó con las primeras formas de vida simples. Para usar
una analogía burda, este fue el momento en que la materia se impregnó de
consciencia. Sabemos que este proceso ocurrió en la Tierra hace millones de
años, pero por lo que sabemos, también pudo haber ocurrido (y estar ocu‐
rriendo) en otros planetas, en fechas anteriores o posteriores.

Claramente, esta es una perspectiva muy diferente al neodarwinismo conven‐
cional. Sin embargo, creo que cada vez es más evidente que el modelo neodar‐
winista estándar de la evolución―que sugiere que la selección natural que ac‐
túa sobre mutaciones aleatorias puede aproximarse a un principio
creativo―es problemático (Taylor, 2018; 2019). Un número cada vez mayor de
biólogos contemporáneos duda ahora de que la evolución pueda explicarse to‐
talmente en estos términos, como ilustra el movimiento Tercera Vía en la Evo‐
lución. Lla primera y la segunda vía son el creacionismo y el neodarwinismo
convencional ( Müller 2017).

Las experiencias místicas y la consciencia fundamental

La descripción anterior de las experiencias meditativas ilustra que la conscien‐
cia fundamental no es simplemente un concepto intelectual o filosófico,
sino―al menos potencialmente―un fenómeno experiencial.

Una forma de interpretar las experiencias místicas es considerarlas como ex‐
periencias en las que un individuo se hace consciente de la consciencia funda‐
mental en el mundo y/o dentro de su propio ser. Aquí utilizaré una distinción
de experiencias místicas que han empleado estudiosos del misticismo como
Underhill (1960) y Stace (1960). Underhill (1960) distinguió entre experiencias
místicas «salientes» y «entrantes», mientras que Stace habló en términos de ex‐
periencias místicas extrovertidas e introvertidas. Me referiré a estos tipos
como «experiencias místicas de conciencia de la consciencia fundamental en
el mundo» y «experiencias místicas de conciencia de la consciencia fundamen‐
tal dentro del propio ser».

Las experiencias místicas de conciencia de la consciencia fundamental en el
mundo pueden caracterizarse por una conciencia de la presencia de la cons‐
ciencia fundamental en las formas materiales y en los seres vivos (incluidos
nosotros mismos). La consciencia fundamental puede parecer animar e ilumi‐
nar las formas materiales (haciéndolas parecer más reales y hermosas) o apa‐
recer como una especie de resplandor o fuerza que impregna todas las cosas y
todo el espacio. También puede haber una conciencia de unidad―la unidad de



todas las cosas en el mundo, con la consciencia fundamental impregnándolas y
uniéndolas. Una persona puede tener una sensación de unidad con el mundo.
Su sentido normal de separación puede desvanecerse y puede darse cuenta de
que comparte la misma esencia que todas las cosas y todos los demás seres.

Las experiencias místicas de conciencia de la consciencia fundamental dentro
de nuestro propio ser son el tipo de experiencias meditativas profundas descri‐
tas anteriormente. En cierto momento, cuando la mente se ha aquietado, una
persona puede sentir una expansión de la consciencia interior, con una pér‐
dida de individualidad y separación. Puede haber una sensación de libertad,
paz interior y resplandor. En un nivel más profundo, puede haber una expe‐
riencia de una dimensión sin forma más allá del tiempo y el espacio, de la que
parece emanar el propio ser de la persona y con la que se siente unida. En tér‐
minos panespiritistas, tal experiencia puede verse simplemente como una ex‐
periencia de la naturaleza fundamental de la realidad. La cualidad de la uni‐
dad sin límites es una experiencia directa de la consciencia fundamental que
compartimos con todas las demás cosas y con el universo entero.

Las experiencias místicas pueden denominarse «experiencias de interacción»
cuando implican la experiencia de la consciencia individual sintiendo o unién‐
dose con su fuente de consciencia fundamental. En cierto sentido, se trata de
una inversión del proceso por el cual se produce la consciencia individual. El
proceso externo consiste en que la consciencia fundamental se mueve hacia
formas materiales complejas para producir la consciencia individual. Pero en
las experiencias de interacción mística, la consciencia individual
retrocede―podría decirse que vuelve sobre sus pasos―hacia la consciencia
fundamental. (Esto es lo que el shivaísmo de Cachemira denomina «reconoci‐
miento». De hecho, muchas tradiciones místicas describen la pérdida de la
conciencia del individuo sobre su fuente espiritual como un proceso de olvido,
y la inversión de este proceso como un recuerdo. De manera similar, el pro‐
ceso de recuperar la conciencia de nuestra verdadera naturaleza espiritual se
describe a veces como un regreso a casa).

También se podría destacar un tercer tipo de experiencia mística, que no está
directamente categorizada por Underhill o Stace (aunque podría considerarse
un tipo de experiencia extrovertida o saliente). Se trata de lo que podría deno‐
minarse una experiencia mística «intersubjetiva», en la que un individuo ex‐
perimenta específicamente una intensa conexión intersubjetiva con otros se‐
res. (Marshall [2005] se refiere a esto como una «experiencia mística comuni‐
taria».) Esto suele ocurrir con otros seres humanos, acompañado de intensos
sentimientos de amor y compasión. Sentimos nuestra unidad fundamental con
los demás, ya que todos somos expresiones de la misma consciencia funda‐
mental. Nos damos cuenta de que nuestras diferencias―ya sean biológicas, de
personalidad o ideológicas―son superficiales e insignificantes, ya que compar‐
timos la misma esencia. Desde una perspectiva panespiritista, podríamos clasi‐



ficar esta experiencia como una experiencia mística de la consciencia funda‐
mental en otros seres.

También podríamos decir que las experiencias místicas proporcionan pruebas
de la existencia de una consciencia fundamental, o espíritu. Es muy difícil ex‐
plicar estas experiencias sin postular la existencia de una consciencia
fundamental.

Panespiritismo e idealismo

Dado que panespiritismo significa literalmente «todo es espíritu» o «el espíritu
está en todas partes», se podría considerar, en sentido estricto, que el idea‐
lismo es una forma de panespiritismo. Y es cierto que existen algunas similitu‐
des entre el idealismo y la variante del panespiritismo que estoy presentando,
sobre todo en que el mundo se considera el producto de una fuente más funda‐
mental o trascendente. Ya he sugerido que lo que Chalmers (2020) denomina
«idealismo realista» (un ejemplo del cual es el shivaísmo cachemir) no está
muy lejos del panespiritismo contemporáneo.

También hay puntos en común entre lo que Chalmers (2020) denomina «idea‐
lismo cósmico» y el panespiritismo. Los enfoques idealistas cósmicos asumen
un principio espiritual o mental fundamental, que es trascendente e indepen‐
diente del mundo, y del que emanan las cosas materiales. Esto es ciertamente
cierto también en el caso del panespiritismo, que sugiere que el espíritu es on‐
tológicamente más fundamental que el universo.

Sin embargo, en el idealismo cósmico (y en el idealismo en general), el mundo
material se considera normalmente idéntico e indistinguible de un principio
mental o espiritual fundamental (o consciencia). Pero este no es el caso del pa‐
nespiritismo. Como se ha señalado anteriormente, el panespiritismo considera
que las entidades materiales son a la vez idénticas y distintas, es decir, iguales
y diferentes. La consciencia fundamental genera y permea la materia (y se ex‐
presa como mente), pero existe una distinción entre ambas. La naturaleza de
la materia no se considera totalmente en términos experienciales, perceptivos
o mentalistas. Las cosas materiales no se consideran contenidos o sujetos de la
consciencia fundamental, aunque surjan de ella. Las cosas materiales tienen
su propio estatus ontológico distintivo, como productos de la consciencia
fundamental.

Otra forma de ver esto es sugerir que, en el idealismo cósmico, el mundo existe
en la mente. Mientras que el materialismo insiste en un mundo objetivo «ahí
fuera», que existiría incluso si no estuviéramos aquí para percibirlo, el idea‐
lismo sugiere que no hay interior ni exterior. En el enfoque idealista de Kas‐
trup, por ejemplo―que tiene ecos del shivaísmo de Cachemira―todos los de‐



más seres vivos y cosas materiales son «excitaciones» dentro de la mente fun‐
damental (Kastrup 2012).

En cuanto a la cuestión de si el mundo existe dentro o fuera de la mente, el pa‐
nespiritismo vuelve a adoptar una posición intermedia, entre el materialismo
y el idealismo. El mundo tiene su existencia independiente―pero al mismo
tiempo es de la misma naturaleza que sus sujetos, del mismo modo que un
niño es de la misma naturaleza que sus padres, o una planta es de la misma
naturaleza que su semilla (aunque tenga su propio estatus ontológico). Todo
sujeto que percibe el mundo «ahí fuera» es uno con él, ya que la esencia espiri‐
tual de nuestro ser es la misma esencia espiritual que impregna el mundo y to‐
das las cosas materiales que hay en él, y que infunde el ser a todos los seres vi‐
vos. Por lo tanto, el mundo es a la vez independiente e interdependiente, del
mismo modo que es a la vez idéntico y distinto de la consciencia fundamental.

Quizás la forma de idealismo que más se acerca al panespiritismo es el «idea‐
lismo objetivo» propuesto por Peirce. Peirce acepta la realidad material del
mundo según el sentido común, pero sostiene que la materia se deriva de la
mente. La materia es independiente de la mente y, al mismo tiempo, de la
misma naturaleza que ella. En palabras de Peirce, «La única teoría inteligible
del universo es la del idealismo objetivo, según la cual la materia es mente de‐
cadente, hábitos inveterados que se convierten en leyes físicas» (1891-1992,
293).

Panespiritismo, cosmopsiquismo y monismo de doble aspecto

Hemos visto que uno de los problemas más problemáticos del panpsiquismo es
el problema de la combinación, es decir, cómo se combinan las partículas de
materia para producir entidades conscientes más grandes. Sin embargo, hay
una forma de panpsiquismo que no se ve afectada por el problema de la com‐
binación. Se trata del cosmopsiquismo, que es la forma de panpsiquismo más
similar al panespiritismo. El cosmopsiquismo sugiere que el universo en su
conjunto es una entidad consciente. De hecho, debe concebirse como «la única
entidad fundamental» (Goff 2017, 118), habitada por entidades conscientes mi‐
crocósmicas. Aunque este punto de vista evita el problema de la combinación
(ya que las unidades conscientes más grandes no surgen de combinaciones de
entidades conscientes más pequeñas), implica un problema equivalente de
descombinación sobre cómo la entidad consciente más grande del universo da
lugar a seres conscientes más pequeños, como los seres humanos. Goff (2017)
sugiere que deberíamos pensar en términos de «un universo consciente que
contiene otros sujetos conscientes como aspectos parciales» (110), pero esto no
explica cómo la consciencia de los objetos más pequeños se relaciona con la
consciencia del universo entero, o se deriva de ella.



En cierto sentido, el problema de la descombinacion también podría aplicarse
al panespiritismo, pero es fácil de resolver. Como hemos visto, la consciencia
de los macrosujetos se considera una afluencia de la consciencia fundamental.
Como he sugerido, una de las funciones de las células es recibir y transmitir la
consciencia fundamental, de modo que se canalice en formas individuales. Por
lo tanto, existe una relación muy directa entre la consciencia fundamental y la
consciencia de los sujetos individuales. Al mismo tiempo, esto sigue dejando el
«problema de la transmisión» de cómo exactamente la consciencia entra en los
sujetos individuales, a través de grupos organizados de células.

El panespiritismo se superpone en gran medida con el monismo de doble as‐
pecto, en el sentido de que la materia y la mente se consideran aspectos dife‐
rentes de la consciencia fundamental. El panespiritismo contemporáneo po‐
dría considerarse justificadamente como una variedad del monismo de doble
aspecto. Por ejemplo, el monismo de doble aspecto de Atmanspacher (2012)
postula una unidad fundamental que produce tanto la mente como la materia.
En el panespiritismo, la materia es una emanación de la consciencia funda‐
mental (y está impregnada de ella), mientras que la mente es una manifesta‐
ción interna de la consciencia fundamental dentro de la materia, resultado de
la interacción de la consciencia fundamental con el cerebro. Pero tanto la
mente como la materia son de la misma naturaleza (aunque no idénticas). Esto
es lo que hace posibles las experiencias místicas de «interacción» de unidad
con el mundo fenoménico o con otros seres (como en el misticismo de la natu‐
raleza o las experiencias espirituales intersubjetivas). Ambas son productos de
una unidad fundamental.

Al mismo tiempo, las teorías de doble aspecto normalmente requieren que lo
mental y lo físico sean interdependientes e inseparables―dos aspectos de la
misma sustancia―lo que no es el caso en el panespiritismo. En el panespiri‐
tismo, lo físico es independiente de lo mental en el sentido de que existía antes
que lo mental y podría existir (y de hecho existe) sin él. Pero lo mental no
puede existir sin lo físico, en el sentido de que tiene que existir una forma fí‐
sica (y llegar a ser lo suficientemente compleja) antes de que se pueda canali‐
zar la consciencia fundamental. Solo en ese momento surge lo mental.

Panespiritismo y teísmo

¿Es posible que el término «consciencia fundamental» sea intercambiable con
el término «Dios»? ¿Se podría argumentar que simplemente he estado evi‐
tando la cuestión del teísmo al referirme a la consciencia fundamental en tér‐
minos neutros e impersonales? ¿Quizás un concepto de deidad personal fun‐
cionaría igual de bien?



Es cierto que hay aspectos de la consciencia fundamental, tal y como la he des‐
crito, que encajarían en un concepto de deidad. Por ejemplo, he sugerido que
la consciencia fundamental tiene una cualidad de creatividad dinámica, que
condujo a la emanación de la materia y que impulsa un movimiento evolutivo
hacia una mayor complejidad y una consciencia más intensa dentro de las for‐
mas de vida. También he sugerido que las formas de vida generadas por la
consciencia fundamental tienen un grado de separación de su fuente, ya que
son a la vez idénticas y distintas de ella. Estas concepciones encajan con las
ideas judeocristianas de la creación. Entonces, ¿por qué no atribuir simple‐
mente estas cualidades a una deidad?

Sin embargo, desde una perspectiva panespiritista, parece imposible equipa‐
rar la consciencia fundamental a un Dios que es un sujeto, porque los sujetos
solo surgieron en una etapa bastante tardía de la evolución del universo,
cuando la consciencia fundamental se canalizó en entidades materiales com‐
plejas. Los sujetos evolucionaron a partir de la consciencia fundamental, pero
la consciencia fundamental en sí misma no posee cualidades subjetivas. La
consciencia fundamental es más bien como un océano dinámico de energía y
potencial espiritual, que es esencialmente neutral e impersonal, un «ello» más
que un él o una ella. En muchos de los Upanishads (1990), brahman se describe
de esta manera, como un fenómeno impersonal y no teísta.

Quizás el argumento más sólido para asociar la consciencia fundamental con
Dios proviene de los relatos de los místicos. Muchos místicos no hablan en tér‐
minos de una fuerza espiritual fundamental impersonal, sino en términos de
un Dios personal, cuyo resplandor divino se derrama sobre el mundo y con el
que es posible alcanzar la unión. El místico español San Juan de la Cruz ha‐
blaba de un estado de «matrimonio espiritual» con Dios, mientras que los mís‐
ticos sufíes hablaban de «permanecer en Dios» (baqa). En el judaísmo místico,
el objetivo último de la Cábala es la unión con lo divino, o En Sof (literalmente,
«sin fin»), donde se vive en un estado de devekut―traducido literalmente como
«adherirse a lo divino». Sin embargo, es importante recordar que los místicos
cristianos, sufíes y cabalísticos vivían en culturas completamente saturadas de
teísmo, donde la existencia de un Dios personal se daba por sentada. Por lo
tanto, era inevitable que cuando los místicos tenían encuentros con la cons‐
ciencia fundamental, los interpretaran en términos teístas. Para los místicos
afiliados a tradiciones monoteístas como el cristianismo o el judaísmo, habría
parecido lógico fusionar esta fuerza espiritual omnipresente con el concepto
de Dios dentro de sus tradiciones. En otras palabras, los conceptos místicos de
una deidad eran el resultado de una atribución de conceptos teístas a la cons‐
ciencia fundamental.

Una concepción teísta que requiere cierto debate en relación con el panespiri‐
tismo es el panenteísmo. En el panenteísmo, Dios es esencialmente trascen‐
dente y es la fuente del mundo, pero también lo informa y lo impregna. O,



desde una perspectiva panenteísta ligeramente diferente, Dios puede ser visto
como el alma del universo, mientras que la naturaleza (o el universo físico) es
su cuerpo. El panenteísmo es, de hecho, equivalente a la perspectiva descrita
por muchos místicos de tradiciones monoteístas, en la que Dios se describe
como trascendente e inmanente.

Sin duda, existen fuertes similitudes entre el panenteísmo y el panespiritismo.
Se podría considerar, con razón, que mi forma de panespiritismo es un tipo de
panenteísmo. El panenteísmo implica que el mundo es y no es Dios, al igual
que el Bhedabheada Vedanta implica que el mundo es igual y diferente a brah‐
man. Sin embargo, como se ha señalado anteriormente en relación con las
perspectivas indígenas, considerar el panespiritismo y el panenteísmo como
enfoques equivalentes solo sería viable si se concibe a Dios como una fuerza
espiritual impersonal, sin las cualidades de intervención y omnipotencia que a
menudo se atribuyen a una deidad.

Alejamiento de la consciencia fundamental

Se ha mencionado anteriormente que, a medida que las formas de vida se
vuelven más complejas, existe el peligro de que se alejen de la consciencia fun‐
damental. A medida que aumenta la individualización y las formas de vida ga‐
nan más sensibilidad y autonomía, pueden desarrollar una sensación de sepa‐
ración del mundo. Un mayor sentido de la individualidad puede conducir al
desarrollo de fuertes límites psicológicos, creando una sensación de aisla‐
miento. Se podría comparar esto con una ola que olvida que forma parte del
océano y se considera a sí misma como una entidad autónoma e
independiente.

Se podría argumentar que uno de los objetivos principales de muchas de las
tradiciones espirituales del mundo es superar este sentido de alienación. (El
mito de una «caída» desde un estado primigenio de armonía es común a mu‐
chas culturas del mundo y parece referirse simbólicamente al desarrollo de un
nuevo tipo de individualidad y consciencia de sí mismo, lo que conduce a una
pérdida del sentido de participación y conexión con el mundo [Taylor 2005]).
Tradiciones como el yoga, el taoísmo, el sufismo y el cristianismo y el judaísmo
místicos enfatizan un proceso de trascender la separación y conectarse o unifi‐
carse con un principio espiritual predominante o subyacente. Las tradiciones
enfatizan la necesidad de deshacer la sensación de separación, de modo que el
centro de gravedad de una persona―o su sentido de identidad―pueda ale‐
jarse de su propio yo personal limitado y formar parte de una extensión más
amplia y profunda del ser, sin dualidad ni separación. En la tradición taoísta,
el término ming se utiliza para describir un estado en el que el individuo ya no
experimenta la dualidad y la separación, y se da cuenta de su verdadera natu‐
raleza como Tao, y así se convierte en uno con él. Tal y como lo conciben los
Upanishads indios (1990), la liberación equivale a la unión del yo individual, el



atman, con la fuerza espiritual que impregna el universo (brahman). La libera‐
ción significa trascender la aparente separación entre el yo y el mundo, y la
aparente separación de los fenómenos en el mundo.

Como se ha señalado anteriormente, en el shivaísmo cachemir existe una no‐
ción similar según la cual el sufrimiento surge de identificarse erróneamente
con el yo limitado e individualizado, en lugar de con la consciencia pura esen‐
cial de nuestra verdadera naturaleza. Algunas personas sienten el impulso de
trascender este sufrimiento, lo que les lleva a buscar el conocimiento espiri‐
tual o a seguir prácticas yóguicas. Esto tiene el efecto de «desidentificarlos» del
yo separado y revelar su naturaleza esencial, avanzando hacia una meta final
en la que la separación se disuelve y se experimenta el resplandor de la cons‐
ciencia universal pura (Wallis 2013). En el shivaísmo cachemir, este proceso de
avance hacia la unidad se denomina «reconocimiento», y se hace hincapié en
que nuestra unidad con lo divino es un estado natural, que siempre hemos po‐
seído pero que hemos olvidado debido a la ignorancia.

La perspectiva de Plotino es muy similar a la del shivaísmo de Cachemira.
Dado que nuestro ser emana en última instancia del Uno, sentimos un fuerte
impulso de volver a él, como un viajero que anhela regresar a casa. Plotino re‐
comienda una vida de entrega, contemplación y sencillez, para que podamos
despojarnos de todo lo superfluo y llegar a la esencia de nuestra alma. Al ha‐
cerlo, volvemos a la fuente original de la que nos hemos alejado. «Ascende‐
mos» al Uno, en un estado de unión extática, que es tanto la culminación de
nuestras vidas como la recuperación de nuestro estado más primordial (Mars‐
hall 2019).

De este modo, las tradiciones y prácticas espirituales pueden desempeñar un
papel importante en la corrección de un desequilibrio (o desarrollo aberrante)
que puede producirse fácilmente en el proceso de aumento de la individua‐
ción. Ayudan a las formas de vida individuales a conservar su individualidad y
autonomía y, al mismo tiempo, a experimentar una sensación de conexión y
participación en la consciencia fundamental. En términos de la metáfora utili‐
zada anteriormente, se podría comparar esto con una ola que posee su propia
identidad individual y, al mismo tiempo, siente su unión con todo el océano.

Conclusión

Un área que no tengo espacio para examinar en profundidad aquí es el poder
explicativo del panespiritismo. Para ser viable, un marco metafísico debe tener
cualidades de inclusividad y poder explicativo. Debe ofrecer una estructura só‐
lida a través de la cual la experiencia humana y la naturaleza de la realidad
puedan interpretarse, comprenderse e interrelacionarse de manera coherente.
Mientras que el poder explicativo del materialismo es inadecuado (Kelly et al.
2007; Taylor 2018), el panespiritismo contemporáneo es extremadamente in‐



clusivo y tiene un gran poder explicativo. Además de contribuir posiblemente
a la comprensión de fenómenos como la naturaleza de la consciencia y la rela‐
ción entre la mente y la materia, el panespiritismo tiene potencial explicativo
en áreas como la evolución, el altruismo, la influencia de la mente sobre el
cuerpo y las experiencias psíquicas (véase Taylor 2018 para más detalles).

Por supuesto, el panespiritismo contemporáneo no está exento de problemas.
He mencionado el problema de la generación, es decir, cómo surge la materia
a partir de la consciencia fundamental, y el problema de la canalización, es de‐
cir, cómo las células canalizan la consciencia fundamental. Se podría argu‐
mentar que simplemente estoy invirtiendo el problema difícil: es decir, el mis‐
terio de cómo la consciencia podría surgir de la materia se sustituye por el
misterio de cómo la materia podría surgir de la consciencia. Pero no creo que
estos problemas sean más graves―o más difíciles de resolver―que el pro‐
blema similar de la combinación del panpsiquismo y el problema de la frag‐
mentación del idealismo o el cosmopsiquismo.

Parece que cada enfoque tiene que invocar algún tipo de milagro. El materia‐
lismo tiene los milagros de la consciencia que surge en un determinado mo‐
mento de la evolución y de los cerebros individuales; el panpsiquismo tiene el
milagro de cómo las partículas conscientes se combinan para producir entida‐
des conscientes más grandes; el idealismo y el cosmopsiquismo tienen el mila‐
gro de cómo las formas materiales y las entidades conscientes surgen de la
mente en general, o de la consciencia universal; y el panespiritismo tiene los
milagros de cómo la materia emerge de la consciencia fundamental y cómo las
células transmiten la consciencia fundamental a los seres individuales.

En mi opinión, los problemas del panespiritismo no tienen por qué seguir
siendo milagros. A diferencia del problema difícil, no son en principio insolu‐
bles. Quizás ahora, tras el prolongado fracaso a la hora de explicar la conscien‐
cia en términos puramente neurológicos, los investigadores deberían empezar
a investigar la consciencia desde el punto de vista de la transmisión en lugar
de la producción. Quizás algunas teorías y hallazgos de la física cuántica pue‐
dan apoyar la noción de que la materia surge de la consciencia fundamental.
(1)

Dado que todos los enfoques de la filosofía de la mente (incluido el materia‐
lismo) tienen problemas más o menos equivalentes (o tienen que invocar mila‐
gros más o menos improbables), tal vez deberíamos evaluar la viabilidad de
los enfoques mediante otros criterios, como la coherencia y la consistencia in‐
ternas, la inclusividad y el potencial explicativo. En estos términos, creo que el
panespiritismo es un enfoque muy viable y fructífero. Desde una perspectiva
panespiritista se pueden abordar de forma coherente una amplia gama de
cuestiones diferentes, y se pueden comprender y explicar una gran variedad
de fenómenos problemáticos. Creo que este enfoque, que al fin y al cabo ha



sido prominente a lo largo de la historia de la humanidad, merece ser
influyente.

Como factor final, creo que uno de los principales atractivos del panespiri‐
tismo radica en el valor que otorga a todos los fenómenos. El materialismo
niega la realidad de la mente y, en el otro extremo, algunas formas de idea‐
lismo niegan la sustancialidad―e incluso la realidad―de la materia. Sin em‐
bargo, el panespiritismo considera que tanto la mente como la materia son
reales y valiosas, ya que ambas se consideran expresiones de la consciencia
fundamental. Mientras que el materialismo conduce a una visión del mundo
como una máquina inerte y sin alma, y el idealismo puede conducir a una vi‐
sión del mundo como una proyección mental o un espejismo, el panespiri‐
tismo ve el mundo como un todo vibrante e interconectado.

Quizás lo más importante es que, en el panespiritismo, los seres humanos no
se consideran máquinas biológicas individualizadas y separadas, sino manifes‐
taciones de la misma consciencia esencial. En el nivel más fundamental, com‐
partimos el mismo ser y, por lo tanto, no estamos realmente separados ni dife‐
renciados unos de otros. Tampoco estamos separados ni diferenciados de otros
seres vivos, del mundo natural o del universo en su conjunto. Estamos impreg‐
nados de consciencia, y nuestro propio ser participa de la consciencia funda‐
mental que dio origen al universo.

Steve Taylor es profesor titular de Psicología en la Universidad Leeds Beckett,
Leeds, Reino Unido.

Nota:

1. La relación entre el panespiritismo y la física cuántica es un tema demasiado amplio para tra‐
tarlo aquí, pero véase Taylor (2018) para más información al respecto.

Fuente: WILEY. Online Library

© 2012 - 2026 Nodualidad.info


