Introduccidn al panespiritismo

Una alternativa al materialismo y al panpsiquismo

Por Steve Taylor | 26 de septiembre de 2020 | Versiéon PDF

Resumen

Este articulo es una introduccion a un enfoque filoséfico denominado «panes-
piritismo». Se resumen los principios fundamentales de este enfoque y se ana-
liza como se relaciona con perspectivas filosoficas anteriores (principalmente
orientales), en qué se diferencia del panpsiquismo y cudl es su relacion con el
idealismo y el teismo. Se abordan cuestiones como la relacion entre la mente y
la materia, la relacion entre la mente y el cerebro y el surgimiento de la mente
desde una perspectiva «panespiritista». Se analiza como el panespiritismo se
relaciona con las experiencias misticas. El articulo concluye sugiriendo que
este enfoque puede ayudar a esclarecer una amplia gama de fendmenos que
parecen andémalos o problematicos desde un punto de vista materialista.

En los ultimos afios, el panpsiquismo parece haber experimentado una especie
de resurgimiento en la filosofia de la mente (Skrbina 2017; Goff 2019). A me-
dida que ha aumentado el descontento con los enfoques fisicalistas de la cons-
ciencia —y que el «problema dificil» de como la actividad neuroldgica podria
equipararse a la consciencia o producirla se ha vuelto aparentemente mas difi-
cil de resolver—, la alternativa de suponer que la consciencia es, en cierto sen-
tido, fundamental para el mundo se ha vuelto mas atractiva. En el panpsi-
quismo, el problema de como la mente o la consciencia podrian surgir de la



materia se resuelve postulando que la mente siempre ha estado involucrada en
la materia. Las particulas simples tienen una naturaleza intrinseca de cons-
ciencia (o la consciencia es una propiedad irreducible de las particulas, junto
con otras propiedades como la masa y la carga). Por lo tanto, la consciencia no
necesitaba surgir porque ya estaba alli.

Sin embargo, el panpsiquismo no es, desde luego, la unica alternativa al mate-
rialismo. En este articulo, me gustaria proponer otra perspectiva no materia-
lista que, en mi opinion, tiene mas elegancia y potencial explicativo que el pan-
psiquismo. Se trata de un enfoque que, en diferentes variantes, tiene una larga
y rica historia filosdfica. Se trata de un enfoque que podria denominarse pa-
nespiritismo. Es posible considerar que el panespiritismo ocupa un término
medio entre el monismo y el dualismo, o entre el idealismo y el dualismo. De
hecho, asi es como se concibe a menudo la filosofia india del Bhedabheda Ve-
danta —muy similar al panespiritismo—, como una integracion de las tradicio-
nes monistas y dualistas.

El panespiritismo tiene algunas similitudes con enfoques filosoficos como el
idealismo y el cosmopsiquismo, pero también hay diferencias significativas. La
diferencia esencial entre el panespiritismo y tanto el idealismo como el cosmo-
psiquismo es que el panespiritismo no considera que la materia sea de natura-
leza puramente mental o espiritual, sino que tiene su propio estatus ontolo-
gico. La materia es a la vez un producto del espiritu, esta impregnada de él y es
de la misma naturaleza que él, pero al mismo tiempo es distinta del espiritu.
Como sugiere el Bhedabheda Vedanta, la materia es a la vez igual y diferente al
espiritu. (Aparte del Bhedabheda, 1os enfoques filos6ficos mas cercanos a mi
forma de panespiritismo son el monismo de doble aspecto y el panenteismo,
como se discutira mas adelante).

Es esta idea de ser «igual» y «diferente» lo que quizéa sea el aspecto mas dificil
de mi forma de panespiritismo. Quizda se podria comparar con un nifio y su
madre. Un nifio es engendrado por su madre y es genéticamente de la misma
naturaleza (junto con el padre). Sin embargo, al mismo tiempo, es un ser inde-
pendiente. Esto es analogo a la relacion entre el espiritu y la materia. En este
sentido, se podria decir que el panespiritismo, por paradojico que pueda pare-
cer, no es ni totalmente monista ni dualista, sino (como el Bhedabheda) una in-
tegracion de las dos perspectivas.

Encuentro los enfoques idealistas tan insatisfactorios como el materialismo o
el panpsiquismo. La cuestion de como una mente universal (0 mente en gene-
ral) podria manifestarse en (o generar) formas materiales individuales me pa-
rece casi tan problematica como lo es el «problema dificil» para el materia-
lismo. Ademas, cuando los enfoques idealistas (por ejemplo, Kastrup 2012)
consideran las entidades materiales como proyecciones o vibraciones de una
mente o consciencia universal, y sugieren que no existe una realidad indepen-



diente o ajena a la consciencia, esto parece derivar hacia el narcisismo o in-
cluso el solipsismo, y corre el riesgo de devaluar el mundo fenomeénico al esta-
tus de proyeccion o espejismo.

En este ensayo, expondré algunas de las caracteristicas mas destacadas del pa-
nespiritismo y luego sugeriré como una perspectiva panespiritista contempo-
ranea concibe el surgimiento de la mente, la relacion de la mente con la mate-
ria y la relacion entre la mente y el cerebro. Mostraré como el panespiritismo
se relaciona con las experiencias misticas y luego discutiré con mas detalle las
diferencias entre el panespiritismo y enfoques como el idealismo, el panpsi-
quismo y el teismo. También sugeriré que el panespiritismo tiene un gran po-
der explicativo, lo que también ofrece pruebas de su validez.

Breve descripcion del panespiritismo

El panpsiquismo sugiere que las particulas mas basicas de la materia tienen al-
gun tipo de ser interior y algun tipo de experiencia, aunque sea tan basico que
nos resulte imposible concebirlo. El panpsiquismo puede significar literal-
mente que «la mente esta en todas partes», pero normalmente solo significa
que la mente existe en todas las particulas materiales. Sin embargo, el panespi-
ritismo sugiere que existe una cualidad fundamental, inherente a todo el espa-
cio y a todas las cosas materiales. Esta cualidad—que podria denominarse
consciencia fundamental (o espiritu)—lo impregna todo. (Para mi, los términos
consciencia fundamental y espiritu son equivalentes). Esta en todas partesy
en todas las cosas.

A diferencia del panpsiquismo, mi variante del panespiritismo no sostiene que
todas las particulas materiales tengan una naturaleza intrinseca de la materia.
El panespiritismo sugiere que, aunque la consciencia esta en todas las cosas,
no todas las cosas tienen necesariamente su propia consciencia individuali-
zada. Aunque la consciencia fundamental lo impregna todo, no todas las cosas
son conscientes. Solo las estructuras que tienen la complejidad y la forma or-
ganizativa necesarias para recibir y canalizar la consciencia fundamental en si
mismas tienen la consciencia como naturaleza intrinseca. Aqui hay una simili-
tud con el cosmopsiquismo, que asume una forma esencial de consciencia: la
consciencia cosmica. Al igual que en el idealismo, la consciencia individual de
los macrosujetos, como los seres humanos, deriva de alguna manera de la
consciencia cosmica (Nagasa y Wager 2016). Mi variante del panespiritismo (o
«panespiritismo contemporaneo», como podria llamarse) sugiere que esta de-
rivacion se produce a través de grupos organizados de células (en forma de ce-
rebros en los seres humanos), que actian como receptores y transmisores de
la consciencia fundamental.

Segun el panespiritismo, todo el universo esta animado y es consciente, ya que
todas las cosas—y todo el espacio—estan impregnadas de consciencia funda-



mental o espiritu. Pero hay una diferencia entre la forma en que las rocas y los
rios estdn animados y la forma en que lo estdn un insecto o incluso una
ameba. Las rocas y los rios no tienen psique propia y, por lo tanto, no son cons-
cientes ni estdn animados individualmente. La consciencia fundamental los im-
pregna, pero no son conscientes en si mismos. (Tenga en cuenta que también
podria haber elegido el término panconsciencismo para referirme a este enfo-
que, pero lo rechacé por considerarlo poco manejable y torpe). Las formas ma-
teriales estdn animadas externamente por la consciencia fundamental; los
cuerpos de las formas de vida también estdn animados por la consciencia fun-
damental, pero las formas de vida también estdn animadas internamente por
un cierto grado de consciencia individual. La consciencia interior no llega
hasta el fondo, como sugiere el panpsiquismo. Solo llega hasta las primeras for-
mas de vida simples.

Podriamos decir que en el panespiritismo contemporaneo hay dos distinciones
esenciales y relacionadas entre si. La primera es entre las cosas materiales y
los seres vivos. Las primeras estan impregnadas de consciencia fundamental,
sin poseer consciencia interior propia, mientras que los segundos estan im-
pregnados de consciencia fundamental y poseen ademas una naturaleza inte-
rior, con un cierto grado de consciencia individual. (Mdas adelante profundiza-
remos en este tema). La segunda distincion es entre los seres conscientes indi-
viduales y la consciencia fundamental.

Podemos ilustrar estas distinciones considerando mi propia situacion en el
mundo, en este preciso momento. Estoy sentado a una mesa en una cafeteria.
Segun el panespiritismo contemporaneo, la mesa, las paredes, mi taza y todas
las demas cosas materiales que me rodean estan impregnadas de consciencia
fundamental. La materia de mi cuerpo—mis atomos, moléculas, células,
musculos, extremidades, piel y cabello—también estd impregnada de cons-
ciencia fundamental. Al mismo tiempo, la consciencia fundamental impregna
el espacio entre todas estas cosas materiales y el espacio que llena todo este
café (y también el exterior). En este sentido, todas las cosas materiales estan
inmersas en la consciencia fundamental. Y yo, como ser sensible, también
tengo una consciencia interior. Principalmente a través de mi cerebro, la cons-
ciencia fundamental se expresa dentro de miy se convierte en mi consciencia
individual y mi mente. Esta es la diferencia esencial entre mi y los objetos ma-
teriales que me rodean. Debido a que son formas fisicas relativamente sim-
ples, la consciencia fundamental no puede «canalizarse» en ellos, por lo que
carecen de una consciencia interior.

Alternativamente, podriamos describir mi situacion utilizando el término espi-
ritu. Estoy impregnado e inmerso en el espiritu. Al mismo tiempo, el espiritu
existe dentro de mi, como la naturaleza esencial de mi ser interior. El espiritu
fluye hacia mi ser interior, de forma continua, como una fuente, a través de mi
cerebro. Este flujo de espiritu genera mi consciencia individual. Mi cuerpo, mi



ser interior, toda la materia y todo el espacio son de naturaleza espiritual—de
ahi el panespiritismo.

En resumen, podriamos decir que mi variante del panespiritismo destaca tres
formas en las que los seres vivos se relacionan con la consciencia fundamen-
tal: impregnacion, inmersion y sensibilidad subjetiva (o animacion interna). Las
cosas inanimadas estan impregnadas e inmersas en la consciencia fundamen-
tal. Los seres vivos también estdn impregnados e inmersos en la consciencia
fundamental, pero ademas estan animados internamente por la consciencia
fundamental, a través del proceso de canalizacion (que se discutira con mas
detalle en breve), 1o que les proporciona sensibilidad subjetiva. Y, dado que los
seres vivos existen en diferentes niveles de complejidad, la consciencia funda-
mental los anima internamente con diferentes grados de sensibilidad subje-
tiva. (Esto recuerda la afirmacion de Spinoza [2020] en su Etica de que todas
las cosas estan «animadas, aunque en diferentes grados»).

Quizas una metafora sea util aqui. Pensemos en una esponja sumergida en el
agua de una bafiera. La esponja esta inmersa en el agua y también
impregnada—o empapada—por ella. Esta es la situacion de todas las formas
materiales del mundo. Cada atomo del universo—y, por lo tanto, todas las es-
tructuras compuestas por esos atomos—estan «empapados» e inmersos en la
consciencia fundamental.

Pero, a riesgo de mezclar la metafora con la realidad, pasemos ahora al ejem-
plo de una esponja viva, bajo el océano. Esta esponja viva también esta sumer-
gida y empapada de agua, pero al mismo tiempo, como ser vivo, tiene cierto
grado de consciencia intrinseca. La consciencia fundamental también la anima
internamente, proporcionandole sensibilidad subjetiva. Y esta es la situacion
de todos los seres vivos del mundo: estan inmersos, impregnados y animados
internamente por la consciencia fundamental.

¢Por qué es necesario ver la materia como impregnada de espiritu? ¢No po-
driamos simplemente ver la materia y el espiritu como totalmente distintos, en
términos dualistas? Sin embargo, el panespiritismo es una filosofia de la uni-
dad (aunque al mismo tiempo no es totalmente monista). Es la naturaleza om-
nipresente de la consciencia fundamental la que lleva a todas las cosas feno-
ménicas a la unidad—no solo la unidad de los seres vivos que comparten la
misma consciencia interna esencial, sino también la unidad de todas las cosas
no materiales, que son una porque son producto de la consciencia fundamen-
tal y estdn impregnadas de ella. Ciertas interacciones de la mente y el cuerpo
(como la influencia de las intenciones mentales sobre la forma y el funciona-
miento del cuerpo, como lo ilustra el efecto placebo o la curacién bajo hipno-
sis) serian inexplicables sin una intima interconexion entre lo mental y lo fi-
sico (Kelly et al. 2007). La sensacion de unidad—o al menos de intima
conexion—entre el propio ser y el mundo material es también uno de los ele-



mentos centrales de las experiencias misticas. Es significativo—como veremos
en breve—que las experiencias misticas también incluyan a veces informes de
un resplandor o energia que impregna todo el espacio y los objetos, uniéndo-
los en una sola unidad.

También cabria preguntarse como puede la materia tener un estatus ontolo-
gico diferente al de la consciencia fundamental y, sin embargo, estar impreg-
nada de ella. ;Como puede la materia ser de la misma naturaleza que el espi-
ritu y, al mismo tiempo, diferente de él? Sin embargo, es importante recordar
que la materia consiste principalmente en espacio. Los nucleos son alrededor
de 100.000 veces mas pequefios que los atomos que los contienen. Todo el es-
pacio estd impregnado de consciencia fundamental, por lo que el espacio den-
tro de la materia (estrictamente hablando, el espacio dentro de los atomos)
también esta impregnado de consciencia fundamental. (Esto, por supuesto,
concuerda con la metafora de la esponja que utilicé anteriormente).

También debemos recordar que, en el mundo natural, es comun que un feno-
meno genere otro, de tal manera que el fendmeno generado tiene su propio es-
tatus ontologico, pero también es de la misma naturaleza que el fendomeno ge-
nerador. La relacion de las particulas materiales con la consciencia fundamen-
tal puede ser analoga a la de los hijos creados por los padres, o las plantas que
emergen de las semillas, donde un fenémeno distinto surge de uno preexis-
tente, pero conserva la naturaleza esencial de este ultimo.

Perspectivas panespiritistas en la historia de la filosofia

Por supuesto, lo que aqui describo como panespiritismo no es en absoluto una
perspectiva novedosa. Muchos filosofos anteriores ya habian planteado ideas
panespiritistas. De hecho, la idea de que la esencia de la realidad es una cuali-
dad espiritual no material (sin adoptar necesariamente una posicion idealista
de que el espiritu es la tnica realidad) parece ser uno de los conceptos inter-
culturales mas antiguos y comunes de la historia del mundo. Por supuesto,
esto no refuerza necesariamente la validez del enfoque, pero creo que es util
considerar la rica y amplia variedad de perspectivas panespiritistas que han
surgido en diferentes contextos, antes de pasar a discutir mi propio enfoque
con mayor detalle.

Ademas de sus creencias animistas en espiritus que podian habitar e influir en
los fendomenos, muchos grupos indigenas desarrollaron conceptos de un prin-
cipio espiritual fundamental, que tiene cierta similitud con el panespiritismo.
Por ejemplo, muchos grupos nativos americanos desarrollaron conceptos de
un «gran espiritu» o «gran misterio». Los tlingit del noroeste del Pacifico se re-
ferian a este principio espiritual como yok, los indios hopi lo llamaban maa-
sauu, los pawnee lo llamaban tirawa, los dakota lo llamaban taku wakan, los
lakota lo llamaban wakan-tanka, mientras que los haudenosaunee lo llamaban



orenda, los algonquinos orientales lo llamaban manitou, etc. En otras partes
del mundo, los ainu de Japon, un pueblo tribal indigena de Hokkaido, en el
norte de Japon, desarrollaron un concepto similar llamado ramut, mientras
que en algunas partes de Nueva Guinea existia un concepto similar llamado
imunu. El antropologo escocés Neil Gordon Munro (1962), uno de los primeros
occidentales en convivir con los ainu, describi6 el ramut como una fuerza
«omnipresente e indestructible» y eligio la traduccion al inglés «spirit-energy».
De manera similar, el misionero britanico J. H. Holmes tradujo imunu como
«alma universal» y lo describio como «el alma de las cosas... Era intangible,
pero, al igual que el aire o el viento, podia manifestar su presencia» (en Levy-
Bruhl 1965, 17). La similitud de estos conceptos entre si y con el concepto pa-
nespiritista de una fuerza espiritual fundamental es sorprendente (y requiere
una investigacion mas profunda de la que puedo dedicarle aqui; véase Taylor
[2005] para un analisis mas extenso).

En mi opinidn, por lo tanto, es factible sugerir que las formas de panespiri-
tismo pueden ser la cosmovision mas antigua y comun de la raza humana, mu-
cho antes del advenimiento de la religion teista. Skrbina ha intentado defender
una tesis similar para el panpsiquismo, sugiriendo que «es casi con toda segu-
ridad la concepcion mas antigua de la psique» (2007, 5). Sin embargo, en mi
opinion, esto es bastante dudoso. Como se ha sefialado anteriormente, las cos-
movisiones indigenas tenian dos aspectos principales: el principio animista de
que el mundo esta lleno de espiritus individuales que pueden habitar los feno-
menos, junto con el principio panespiritista que acabo de describir. En resu-
men, se podria decir que su cosmovision incluia tanto el Espiritu como los es-
piritus (Taylor 2005). Es decir, el mundo estaba animado de dos maneras dife-
rentes: a traveés de la presencia omnipresente del Espiritu y también a través
de la influencia de los espiritus individuales. Sin embargo, ninguno de estos as-
pectos se ajusta estrictamente a ninguna perspectiva panpsiquista, excepto en
el sentido general de que los fenomenos estan animados. (Esto también deja
claro que el panespiritismo no es una forma de animismo).

Algunos filésofos han sugerido, de manera mas factible, que tales perspectivas
indigenas pueden considerarse formas de panenteismo. Callicott (1994) ha su-
gerido esto de los lakota, por ejemplo, ya que conciben una fuerza espiritual
que es a la vez trascendente e inmanente. Sin embargo, una interpretacion pa-
nenteista solo seria valida si tales concepciones del espiritu fueran de natura-
leza teista, lo cual me parece dudoso. Esto puede haber sido cierto en el caso
de algunos grupos indigenas posteriores, que fueron influenciados por el
teismo de los colonos occidentales, pero las concepciones anteriores del espi-
ritu parecen ser no teistas.

Las ideas panespiritistas también han sido claramente una caracteristica de
ciertas tradiciones filosoficas orientales. Chalmers (2020) ha hecho una util dis-
tincion entre el idealismo «antirrealista» y el «realista», que serd util aqui. El



idealismo antirrealista asume que el mundo no es mas que apariencia —o
maya, en términos hindues—, mientras que el idealismo realista asume que el
mundo tiene una naturaleza intrinsecamente real. En estos términos, el Ve-
danta Advaita es «antirrealista», ya que tiende a ver el mundo material como
una manifestacion irreal de brahman. Dado que solo existe brahman, el mundo
no puede existir realmente. Se considera que solo existe en la mente, como
consecuencia de maya, como un suefio que solo existe en la mente del sofiador,
0 como imagenes proyectadas en una pantalla. (La distincidon de Chalmers es
similar a la distincion filoséfica mas tradicional entre idealismo subjetivo y
objetivo).

Una tradiciodn filosofica india que adopta un enfoque idealista realista es el shi-
vaismo de Cachemira. Al igual que en el Vedanta Advaita, todas las cosas se
consideran una manifestacion de un principio espiritual fundamental (nor-
malmente denominado Shiva en lugar de brahman), pero la diferencia es que
todas las cosas se consideran totalmente reales, ya que existen en la conscien-
cia absoluta de Shiva. Todas las cosas materiales existen debido a la naturaleza
dinamica de la consciencia absoluta, que proyecta una sutil energia vibratoria
(conocida como spanda). Esta energia se cristaliza en cosas materiales aparen-
temente solidas, de modo que todas las cosas consisten literalmente en cons-
ciencia absoluta. (Esta nocion de cristalizacion es similar al concepto de Scho-
penhauer de la materia como «voluntad objetivada» [Schopenhauer 1851-
1969] y también al aspecto cosmogénico de la filosofia de Peirce [1891-1992],
como se sefialara en breve). Por lo tanto, el mundo fenoménico no es una ilu-
sion: la materia es tan real como el espiritu mismo, porque esencialmente la
materia es espiritu. De este modo, el shivaismo de Cachemira afirma la reali-
dad del mundo fenoménico y del cuerpo humano (Wallis 2013). En otras pala-
bras, el shivaismo de Cachemira se acerca al panespiritismo, aunque hay una
diferencia en que, en el primero, las cosas materiales tienen un estatus ontolo-
gico igual al de la consciencia fundamental, mientras que el panespiritismo su-
giere que el mundo material no es solo de la misma naturaleza que la cons-
ciencia fundamental.

La tradicion filosdfica india mds cercana al panespiritismo es el Bhedabheda
Vedanta. Este enfoque puede considerarse un intento de integrar las tradicio-
nes monistas y dualistas de la filosofia india. El término Bhedabheda significa
literalmente «diferencia y no diferencia», lo que sugiere que las formas mate-
riales son a la vez idénticas y distintas a brahman. Al igual que el shivaismo de
Cachemira, el Bhedabheda Vedanta describe el mundo fenoménico como una
manifestacion real (o parinama) de un principio espiritual fundamental (brah-
man). Pero el Bhedabheda va mas alla del shivaismo de Cachemira, al sugerir
que las formas materiales no son idénticas a la consciencia absoluta, sino que
tienen su propia identidad distinta (aunque al mismo tiempo existen en brah-
man). En el Bhedabheda Vedanta se utilizan diversas metaforas para ilustrar la
relacion entre la consciencia fundamental y las formas materiales, entre ellas



una ola y el océano, un fuego y las chispas que surgen de €], el sol y sus rayos, y
un padre y su hijo. Los sujetos individuales y las formas materiales son de la
misma naturaleza que brahman, pero tienen su propia forma e identidad dis-
tintas. Esta es una perspectiva idéntica a mi forma de panespiritismo, que con-
sidera que las cosas materiales son distintas de la consciencia fundamental, al
mismo tiempo que estan impregnadas de ella y se basan en ella.

(Cabe sefnalar que también hay algunas tendencias panespiritistas dentro de la
tradicion filosofica occidental, por ejemplo, los estoicos, Plotino, los filosofos
italianos del siglo XVI Bruno y Patrizi, y figuras posteriores como Spinoza y
Johann Gottfried Herder. Lamentablemente, no tengo espacio para discutir
esto aqui. Véase Taylor [2018] para una discusién mas completa).

El surgimiento de la materia

Examinemos ahora mi propia variante del panespiritismo con mas detalle. Un
aspecto importante que necesita aclaracion es el surgimiento de la materia. Su-
giero que la consciencia fundamental tiene una cualidad dindmica que le per-
mite generar particulas materiales. Mi perspectiva panespiritista aqui es simi-
lar a algunas formas de «idealismo de la fuente» (o «idealismo del producto»),
que ven el mundo como una emanacion de la consciencia absoluta.

Algunas formas de panpsiquismo implican que la consciencia surgié con el
universo, como una de las propiedades de las particulas subatomicas (junto
con otras como la masa y la carga) o como la naturaleza intrinseca de la mate-
ria. Pero, al igual que el idealismo, el panespiritismo sugiere que la consciencia
fundamental es mas fundamental que el universo, en el sentido de que el uni-
verso surgié como una emanacion de ella. (Aunque, a diferencia del idealismo,
mi forma de panespiritismo sugiere que las cosas materiales tienen su propio
estatus ontologico e identidad).

Hay muchas culturas indigenas y filosofias espirituales/misticas que tienen
una perspectiva similar. El vedanta en general (incluido el advaita) propone
que la consciencia fundamental existe antes que el mundo material, mientras
que en el shivaismo de Cachemira, el universo surgio a través de la vibracion
primordial de Shiva. El shivaismo de Cachemira afirma que Shiva tiene un im-
pulso dinamico para expresar, en palabras de Wallis, «la totalidad de su auto-
conocimiento en accion» (Wallis 2013, 55). Plotino también deja muy claro que
el Uno es la fuente del mundo, como una fuerza dindmica que es, en palabras
del propio Plotino, el «poder productivo [dynamis] de todas las cosas» (en
Marshall 2019, 256).

Peirce (1891-1992), cuyo enfoque «idealista objetivo» es similar a mi forma de
panespiritismo, como se sefialara mas adelante, propuso una cosmogonia simi-



lar e incluso sugirio el proceso por el cual la materia surge de la mente. Segun
Peirce, el universo existia originalmente en un estado de sensacion pura y cao-
tica. Poco a poco se solidifico a través de patrones de recurrencia y se cristalizo
en formas materiales. Las diferentes formas materiales son mente en diferen-
tes grados de solidificacion. Esto recuerda la idea del shivaismo de Cachemira
de que la materia es una cristalizacion de la consciencia absoluta, asi como el
concepto de «objetivacion» de Schopenhauer (1851-1969).

También atribuyo una cualidad de creatividad dindmica a la consciencia fun-
damental. Se puede concebir la consciencia fundamental (o espiritu) como un
principio o cualidad sutil y dindmica no material, que existia antes que el uni-
verso y le dio origen. Envuelve y sumerge todo el universo (y posiblemente
otros universos), impregnando todo el espacio-tiempo y la materia y fluyendo
continuamente hacia el ser interior de las formas de vida, a través de sus célu-
las. Y una vez que el espacio-tiempo y las particulas materiales entraron en
existencia, la naturaleza dindmica de la consciencia fundamental se expresd
en la tendencia de las particulas a agruparse y desarrollarse en formas mas
complejas, que finalmente se volvieron sensibles, en el punto en que eran lo
suficientemente complejas como para «transmitir» la consciencia
fundamental.

La nocion de que la consciencia fundamental es ontolégicamente primaria y
que el universo emano de ella recuerda las metaforas citadas anteriormente
del Bhedabheda Vedanta, que describe la relacion de brahman con el mundo
como equivalente a las chispas de un fuego, o a un padre y un hijo. (En sentido
estricto, una madre seria mdas apropiada que un padre, debido al potencial
creativo de brahman, o consciencia fundamental). La materia surge de la cons-
ciencia fundamental y estd impregnada de ella, compartiendo su naturaleza.

Admito que el proceso por el cual la consciencia fundamental genera materia
es oscuro (a pesar del intento de explicacion de Peirce). Se podria denominar
«el problema de la generacion» en comparacion con el «problema de la combi-
nacion» del panpsiquismo. En la actualidad, no hay explicaciones panpsiquis-
tas viables de como las particulas materiales individuales se combinan para
producir la consciencia mas intensa de los seres mas grandes. Del mismo
modo, en el idealismo, no hay explicaciones validas de como la consciencia ab-
soluta se manifiesta en formas materiales. En relacion con el trabajo de Kas-
trup, Chalmers (2020) denomina a esto el «<problema de la fragmentacion» de
como la mente universal se divide en mentes individuales.

El surgimiento de la mente

Uno de los atractivos del panpsiquismo frente al materialismo es que evita el
«problema del surgimiento», es decir, como la mente podria surgir de la mate-
ria. Como sefiala Skrbina (2017), hay tres aspectos diferentes en el problema



del surgimiento: el surgimiento historico (que se refiere al momento de la evo-
lucion en que los seres vivos adquieren por primera vez la «mente»); la cues-
tion filogenética de qué organismos vivos hoy en dia poseen mente y cudles
no; y la cuestion ontogenética de cuadndo los seres humanos (u otros animales
«dotados de mente») adquieren la mente, en su desarrollo desde la concepcion
en adelante. Desde estas tres perspectivas, el surgimiento de la mente parece
milagrosa. ¢Existe realmente un momento determinado en el que la mente se
activa de repente como una luz en nuestro viaje evolutivo o de desarrollo y la
experiencia surge de repente? Parece que no hay forma de explicar este mila-
gro. De hecho, parece contradictorio que los materialistas asuman que la
mente surgio de esta manera, ya que insisten en que el mundo funciona segun
leyes mecanicas racionales, sin necesidad de milagros.

Skrbina sugiere que el panpsiquismo es la unica respuesta al problema del
surgimiento. Como escribe: «La conclusion parece bastante clara: o se es surgi-
mientista o se es panpsiquista. No parece haber término medio» (2017, 20). Sin
embargo, este no es el caso. El idealismo ofrece una alternativa al surgimien-
tismo: la mente no surgioé porque todas las cosas (incluidas las cosas materia-
les) son, y siempre han sido, aspectos de la mente. El panespiritismo también
ofrece una alternativa, adoptando una posicion intermedia entre el materia-
lismo y los enfoques «todo-mente», como el idealismo o el panpsiquismo, y sos-
teniendo que solo los organismos poseen cierto grado de mente. La mente sur-
gi6 cuando las estructuras fisicas se volvieron lo suficientemente complejas
como para recibir y canalizar la consciencia fundamental hacia si mismas.
Esto ocurrid con el desarrollo de las primeras células simples, que fueron las
primeras estructuras fisicas en poseer vida y sensibilidad.

En mi formulacion del panespiritismo, la mente humana es esencialmente una
afluencia (o canalizacion) de la consciencia fundamental. Se hace una distin-
cion entre la consciencia fundamental y la mente, siendo la primera primaria
y la segunda surgida de —y dependiente de— la interaccion de la consciencia
fundamental con el cerebro (o cualquier grupo organizado de células). En este
sentido, hay tres elementos esenciales. En lugar de pensar solo en términos de
lo espiritual y lo material, o la mente y la materia, deberiamos pensar en tér-
minos de consciencia fundamental, materia y mente. Alternativamente, en tér-
minos de un ser humano individual, podriamos pensar en términos de la
triada de espiritu, mente y cuerpo.

Esto no significa que la mente y el cuerpo —o la mente y la materia— sean on-
tologicamente distintos, como en el dualismo. Ambos son expresiones de la
consciencia fundamental o el espiritu. Al mismo tiempo, la mente es una ex-
presion mas sutil y completa del espiritu que la materia. Se podria decir que es
una expresion de orden superior del espiritu. La materia esta impregnada de
consciencia fundamental, pero no es consciente en si misma. (Como ya se ha



mencionado, esta es una de las principales diferencias entre el panpsiquismo y
el panespiritismo).

Esto requiere una explicacion mas completa sobre como surgio la mente, o la
consciencia individualizada. Dado que (a diferencia del panpsiquismo) el pa-
nespiritismo no sostiene que todas las particulas materiales tengan propieda-
des mentales, ;como se puede explicar el surgimiento de la mente? O, dicho de
otro modo, ¢como dio lugar una consciencia fundamental omnipresente a su-
jetos conscientes individuales?

Como ya he sefialado, los panpsiquistas se enfrentan al problema de la combi-
nacion, es decir, como las entidades conscientes microcosmicas se combinan
para producir entidades conscientes mas grandes, como los seres humanos. E1
problema de la fragmentacion también es una cuestion importante para los
idealistas. En la version del idealismo de Kastrup (2012), se sugiere que un su-
jeto cosmico se fragmenta en macrosujetos individuales a través de un proceso
analogo al trastorno de identidad disociativo (TID), en el que el sentido del yo
se fragmenta en diferentes alter egos. Pero en el panespiritismo no se produce
ni la combinacion ni la fragmentacion. En su lugar, hay una transmision de un
sujeto cosmico a sujetos individuales a través del cerebro.

El modelo de transmision de la consciencia fue propuesto ya en 1897 por Wi-
lliam James (1898-1992), quien destaco que, aunque esta claro que la conscien-
cia es una funcion del cerebro, esto no implica necesariamente que también
sea una produccion del cerebro. Como dijo James, «cuando pensamos en la ley
de que el pensamiento es una funcidn del cerebro, no estamos obligados a pen-
sar solo en la funcion productiva; también tenemos derecho a considerar la fun-
cion permisiva o transmisiva. Y esto es 1o que el psicofisiélogo comun omite en
su explicacion» (James 1898-1992, 1109, cursiva en el original). James comparo
el cerebro con un «prisma o una lente refractora», que transmite una luz
blanca o un resplandor invisible. También utilizo la metafora del aire que pasa
a través de los tubos de un 6rgano. James no intentd describir la naturaleza de
la realidad esencial que transmite el cerebro. Sin embargo, en su opinion, la
idea del cerebro como transmisor de la consciencia proporcionaba una posible
prueba de la inmortalidad humana, ya que «la esfera del ser que suministraba
la consciencia seguiria intacta; y en ese mundo mas real con el que, incluso
mientras estdbamos aqui, era continuo, la consciencia podria, de formas des-
conocidas para nosotros, continuar aun» (James 1898-1992, 1111).

Forman (1998) ha descrito este proceso de forma mads especifica, hablando en
términos de una «canalizacion» de la consciencia. Como él mismo ha dicho, «la
consciencia se parece mas a un campo que a un punto localizado, un campo
que trasciende el cuerpo y, sin embargo, de alguna manera interactua con él...
Las células cerebrales pueden recibir, guiar, arbitrar o canalizar una concien-
cia que de alguna manera es trascendental para ellas. El cerebro puede ser



mas un receptor o transformador del campo de la conciencia que su genera-
dor» (1998, 185). Mas recientemente, Eagleman (2012), en apoyo de la hipotesis
del «cerebro como receptor», ha hecho una util analogia con un bosquimano
del Kalahari que encuentra una radio. Después de escucharla y examinar su
funcionamiento interno, llega a la conclusién totalmente 16gica de que los so-
nidos que emite provienen de sus circuitos internos. Si alguien le pidiera que
explicara como se producen la musica y las voces mediante bucles de sefiales
eléctricas, seria incapaz de hacerlo.

Segun mi forma de panespiritismo, esto no solo se aplica a los seres humanos o
al cerebro humano, sino también a las formas de vida mads bdsicas. Las estruc-
turas fisicas adquirieron consciencia interna y sensibilidad cuando desarrolla-
ron la complejidad suficiente para recibir y canalizar la consciencia funda-
mental hacia si mismas. Cuando la materia se organiza de formas complejas e
intrincadas, como en las células y los organismos, facilita la canalizacion de la
consciencia fundamental. Esta puede ser una de las funciones principales de
las células: facilitar la canalizacion de la consciencia fundamental hacia los se-
res individuales. Las células actian como «receptores» de la consciencia, de
modo que incluso una ameba tiene su propio tipo de psique muy rudimentaria
y, por lo tanto, esta viva individualmente. Una célula individual puede desem-
pefiar esta funcion, al igual que los grupos de células intrincadamente
conectadas.

Esto se relaciona con los diferentes grados de consciencia en las formas de
vida. A medida que los seres vivos se vuelven mas complejos, a medida que sus
células aumentan en numero y se organizan de forma mas intrincada en gru-
pos, se vuelven capaces de recibir mas consciencia. La esencia pura de la cons-
ciencia fundamental se canaliza con mas fuerza a través de ellos, de modo que
se vuelven mas vivos, con mas autonomia, mas libertad y una conciencia mas
intensa de la realidad. Por eso los seres humanos, con nuestros cerebros in-
creiblemente complejos e intrincados, somos uno de los seres mas conscientes
(quizas junto con los delfines y las ballenas) que existen. Sin embargo, las for-
mas mas simples de materia, que no tienen células, no son capaces de canali-
zar la consciencia, por lo que no son conscientes ni estan vivas individual-
mente. Las formas simples de materia no tienen interior y no son capaces de
experimentar ni sentir. Estas cualidades solo surgen a nivel celular y superior.

En mi opinidn, la correlacion entre la complejidad de las formas de vida y su
grado de consciencia proporciona cierta base para la teoria de la canalizacion.
Existe una clara relacion entre el numero de células que contiene un orga-
nismo y, lo que es mas importante, la complejidad de las interacciones entre
las células (es decir, lo intrincadamente que estan organizadas). Si se remonta
lo suficiente en el tiempo el proceso de aumento de la complejidad, es posible
llegar a un punto de minima complejidad y menor grado de consciencia, que



presumiblemente seria un organismo unicelular. Este seria también el punto
en el que comenzo el proceso de canalizacion (o transmision).

Una nocion similar de la relacion entre complejidad y consciencia fue pro-
puesta por Teilhard de Chardin, quien escribié que «la involucion de la com-
plejidad esta ligada experiencialmente a un aumento correlativo de la interio-
rizacidn, es decir, de la psique o la consciencia» (1959, 301). Sin embargo, la
concepcion de Teilhard era mas panpsiquista que panespiritista, en el sentido
de que creia que la interiorizacion llegaba hasta las particulas mas basicas de
la materia.

La vision panpsiquista de que la consciencia llega «hasta el fondo» de las parti-
culas materiales mas basicas puede eliminar elegantemente el problema de la
aparicion de la mente en la materia, pero no hay indicios de que las particulas
materiales posean ningun grado de consciencia. No muestran signos de con-
ciencia o sensibilidad hacia su entorno, ni de capacidad para responder a los
cambios ambientales. Por otro lado, los organismos mas simples muestran cla-
ramente indicios de una consciencia rudimentaria o interioridad. Por ejemplo,
las amebas se mueven hacia fuentes de alimento, luz o calor, mostrando cierta
sensibilidad (y conciencia) hacia su entorno.

Hay que tener en cuenta la clara distincion entre las entidades puramente ma-
teriales y las formas de vida. Existe un abismo en la consciencia entre el
mundo prebiodtico y el bidtico, que puede explicarse en términos de la teoria
de la canalizacion. En teoria, se podria sugerir que la transmision de la cons-
ciencia llega hasta el fondo. ¢{Por qué no deberia transmitirse la consciencia
también a los atomos? (Esto equivaldria a una forma de panpsiquismo). Sin
embargo, dado que no hay pruebas de que los atomos sean conscientes y que
parece haber una clara distincion entre los seres vivos y 1os no vivos, tiene
sentido sugerir que la transmision de la consciencia depende de un cierto nivel
de complejidad en las formas fisicas y que surgio con las primeras formas de
vida simples.

La capacidad de transmitir la consciencia fundamental (y, en consecuencia, la
aparicion de cierto grado de consciencia interna o interioridad) debe conside-
rarse una de las cualidades que distinguen a las entidades bioldgicas de las en-
tidades prebidticas, junto con caracteristicas que los biologos identifican con-
vencionalmente, como la reproduccion, el crecimiento, la regulacion, la ho-
meostasis y el procesamiento de energia. (Otra cualidad que se considera con-
vencionalmente como caracteristica de la vida es la respuesta al entorno. Esto
sugiere una consciencia subjetiva rudimentaria, que en mi opinion es posible
gracias a la transmision de la consciencia fundamental).



Una de las mayores cuestiones del dualismo es como las mentes inmateriales
pueden interactuar con un cuerpo material, lo que suele denominarse «el pro-
blema de la interaccion». En el panespiritismo, esto se reformularia como la
cuestion de como la consciencia fundamental interactua de forma continua con
el cerebro y el cuerpo para producir y mantener la consciencia individual. Una
vez mas, no pretenderé que el panespiritismo tenga una respuesta clara a esto.
He sugerido que esta es una de las funciones de las células y que, a medida que
las células se vuelven cada vez mas numerosas y estan interconectadas, son
capaces de canalizar la consciencia fundamental de forma mas intensa. Pero
hasta ahora no hay una explicacion clara del mecanismo por el cual las células
desempefian esta funcion. Esto podria denominarse el «problema de la trans-
mision» o quizas el «problema de la canalizacion»—nuevamente, haciéndose
eco de cuestiones equivalentes como los problemas de combinacidon y frag-
mentacion, y también el problema de la generacion de como la consciencia
fundamental da lugar a la materia.

El materialismo tiene dos aspectos principales que explicar acerca del surgi-
miento: el punto evolutivo original en el que la mente surgio de la materia y el
surgimiento continuo de la consciencia en el cerebro (es decir, el problema di-
ficil). De manera similar, hay dos aspectos del problema de la transmision del
panespiritismo. Todavia no podemos explicar el proceso por el cual se produjo
originalmente la transmision en formas de vida simples, ni como el cerebro hu-
mano transmite la consciencia fundamental de forma continua.

Sin embargo, en relacion con el problema de la interaccidn, tal vez sea signifi-
cativo que, en el panespiritismo, estemos tratando con dos aspectos diferentes
del mismo principio fundamental, en lugar de dos sustancias esencialmente di-
ferentes. Dado que la materia del cuerpo estd impregnada de la misma cuali-
dad esencial que la mente, el problema de la interaccion—o como la materia
puede transmitir o canalizar la consciencia fundamental—tal vez no sea tan
dificil de resolver. Como dijo Hartshorne (1977, 93), al defender su variedad de
panpsiquismo, «La relacion mente-cuerpo... es una relacion de simpatia; es la
mas instintiva de todas las formas de simpatia, la forma con la que nacemos y
que no tenemos que aprender. Creo sinceramente, y no soy el unico, que esta
es la clave de la influencia del cuerpo sobre la mente. Hay mente en ambos la-
dos de la relacion, pero mente en niveles muy diferentes».

Otro punto es que la conexion entre la consciencia fundamental y la conscien-
cia individual puede experimentarse. Como se vera mas adelante, la identifica-
cion de la consciencia individual con la consciencia fundamental es un aspecto
importante—quizas el mas esencial—de las experiencias misticas, hasta el
punto de que algunas experiencias misticas podrian incluso denominarse «ex-
periencias de interaccion».



El papel del cerebro

He sugerido que, en los seres humanos y otros animales, la canalizacion de la
consciencia fundamental tiene lugar principalmente a través del cerebro.
(Digo «principalmente» porque las células del resto del cuerpo también son
presumiblemente capaces de canalizar la consciencia fundamental. Esto signi-
fica que nuestra consciencia individual estd, en cierta medida, extendida por
todo el cuerpo, en lugar de estar asociada unicamente al cerebro). Pero esta no
es la unica funcion del cerebro. Utilizando la «materia prima» de la conscien-
cia, el cerebro habilita y organiza las diversas funciones y procesos psicologi-
cos que constituyen la mente, incluyendo la memoria, el procesamiento de la
informacion, la intencion o la voluntad, la concentracion, la cognicion abs-
tracta y logica, etc. De esta manera, el cerebro es el facilitador (pero no el gene-
rador causal) de la mente.

En relacion con esto, no es de extrafiar que los enfoques cientificos convencio-
nales hayan tenido tan poco éxito a la hora de explicar la consciencia en térmi-
nos de los procesos electroquimicos del cerebro. Dado que el cerebro no pro-
duce directamente la consciencia, es inutil intentar localizarla en el cerebro.
La fuente ultima de nuestra experiencia subjetiva estd mas alla del cerebro, no
dentro de él. En el mejor de los casos, solo podemos esperar encontrar las co-
rrelaciones funcionales de la consciencia (incluyendo, quizas, las partes del ce-
rebro que desempefian un papel en la recepcion y canalizacion de la
consciencia).

La relacion entre la consciencia fundamental y la mente es como la relacion
entre un ingrediente alimenticio crudo y una comida preparada a partir de é€l.
La consciencia fundamental constituye la esencia de la mente, pero no es equi-
valente a la mente. La mente es lo que ocurre cuando la consciencia funda-
mental se filtra a través de las redes neuronales. Esto recuerda la sugerencia
de James de que la mente individual, la cognicion o la conciencia mental son el
resultado de la realidad esencial del universo que se transmite a través de la
«estacion receptora» del cerebro (James 1898-1992, 1111).

Ya he sugerido que se trata de un proceso continuo. Las formas de vida reciben
y canalizan continuamente la consciencia fundamental, en cada momento de
sus vidas hasta la muerte. Para mi, como ser humano, la consciencia funda-
mental fluye continuamente hacia mi como una fuente (por usar la metafora
de Plotino) a través de mi cerebro y de las células de mi cuerpo, generando mi
vida interior. Pero, obviamente, la naturaleza de mi consciencia individual
cambia en relacion con mis estados mentales y neuroldgicos. La consciencia
fundamental solo proporciona la esencia de la consciencia individual, que esta
sujeta a filtrado y condicionamiento. Desde este punto de vista, la muerte
puede verse como el punto en el que el cerebro y el cuerpo ya no son capaces



de recibir y canalizar la consciencia fundamental. Debido a un proceso de des-
composicion, o a un accidente o lesion, su organismo ya no puede desempefar
la funcion de canalizacion.

En ciertos estados mentales, la consciencia fundamental puede expresarse de
forma mas intensa y pura. Por ejemplo, en estados de meditacion profunda,
una persona puede entrar en un estado de quietud y tranquilidad mental, en el
que los procesos y funciones de la mente aparentemente se vuelven inactivos
(o al menos significativamente menos activos de 1o normal). Puede ser que en
estos momentos una persona experimente la consciencia fundamental en su
forma pura (o al menos mas pura), antes de su organizacion en funciones men-
tales. En otras palabras, en este estado se experimenta la consciencia funda-
mental directamente, tal y como se canaliza en nosotros. (Es significativo que
Forman [1998] se refiera a este estado como el evento de la consciencia pura).
O, como se ha sefialado anteriormente, esto también puede considerarse una
experiencia mistica de la interaccion de la consciencia fundamental con la
consciencia individual.

Panespiritismo y evolucion

He sugerido que el mundo material surgié debido a la naturaleza creativa y di-
namica de la consciencia fundamental. Sin embargo, la consciencia fundamen-
tal también es creativa en el sentido de que impulsa a las formas materiales
preexistentes a avanzar hacia una mayor complejidad. En otras palabras, una
vez que se genero el universo, la cualidad creativa y dindmica del espiritu con-
tinuo operando en las estructuras materiales. Una vez que las particulas mate-
riales surgieron de la consciencia fundamental, comenzaron a agruparse en
estructuras materiales mas complejas y, finalmente, en estructuras lo suficien-
temente complejas como para permitir la «canalizacién» de la consciencia fun-
damental en si mismas, de modo que estas estructuras se volvieron animadas
y sensibles. A partir de ese momento, la naturaleza creativa y dindmica de la
consciencia fundamental fue un factor importante en la evolucion, impul-
sando a las formas de vida a desarrollar una mayor complejidad a lo largo del
tiempo, lo que les permitid canalizar la consciencia de forma mas intensa y
desarrollar asi una consciencia interna mas intensa y expansiva. Los seres vi-
vos se volvieron mas sensibles y autonomos, sin dejar de estar inmersos e im-
pregnados de la consciencia fundamental.

Una vez mas, se trata de una concepcion similar a la de Teilhard de Chardin
(1959), quien creia que la tendencia de las estructuras materiales a avanzar
hacia una mayor complejidad y organizacion no es aleatoria, sino teleoldgica.
Teilhard se referia a la evolucion como un proceso de «espiritualizacion» de la
materia. (De hecho, muchos filésofos han sugerido que la evolucion es un pro-
ceso intencionado de desarrollo e intensificacion de la consciencia, entre ellos
Hegel, Fichte, Bergson y Sri Aurobindo).



Se podria pensar en términos de dos etapas diferentes de la evolucion. La pri-
mera etapa, al comienzo del universo, fue la aparicion de la materia, cuando
las particulas elementales surgieron de la consciencia fundamental. La se-
gunda etapa, millones de afos después, fue la aparicion de la mente dentro de
la materia, que comenzo con las primeras formas de vida simples. Para usar
una analogia burda, este fue el momento en que la materia se impregno de
consciencia. Sabemos que este proceso ocurrio6 en la Tierra hace millones de
afos, pero por lo que sabemos, también pudo haber ocurrido (y estar ocu-
rriendo) en otros planetas, en fechas anteriores o posteriores.

Claramente, esta es una perspectiva muy diferente al neodarwinismo conven-
cional. Sin embargo, creo que cada vez es mas evidente que el modelo neodar-
winista estdndar de la evolucidon—que sugiere que la seleccion natural que ac-
tua sobre mutaciones aleatorias puede aproximarse a un principio
creativo—es problematico (Taylor, 2018; 2019). Un numero cada vez mayor de
biologos contemporaneos duda ahora de que la evolucion pueda explicarse to-
talmente en estos términos, como ilustra el movimiento Tercera Via en la Evo-
lucion. Lla primera y la segunda via son el creacionismo y el neodarwinismo
convencional ( Miller 2017).

Las experiencias misticas y la consciencia fundamental

La descripcion anterior de las experiencias meditativas ilustra que la conscien-
cia fundamental no es simplemente un concepto intelectual o filoséfico,
sino—al menos potencialmente—un fenomeno experiencial.

Una forma de interpretar las experiencias misticas es considerarlas como ex-
periencias en las que un individuo se hace consciente de la consciencia funda-
mental en el mundo y/o dentro de su propio ser. Aqui utilizaré una distincion
de experiencias misticas que han empleado estudiosos del misticismo como
Underhill (1960) y Stace (1960). Underhill (1960) distingui6 entre experiencias
misticas «salientes» y «entrantes», mientras que Stace hablo en términos de ex-
periencias misticas extrovertidas e introvertidas. Me referiré a estos tipos
como «experiencias misticas de conciencia de la consciencia fundamental en
el mundo» y «experiencias misticas de conciencia de la consciencia fundamen-
tal dentro del propio ser».

Las experiencias misticas de conciencia de la consciencia fundamental en el
mundo pueden caracterizarse por una conciencia de la presencia de la cons-
ciencia fundamental en las formas materiales y en los seres vivos (incluidos
nosotros mismos). La consciencia fundamental puede parecer animar e ilumi-
nar las formas materiales (haciéndolas parecer mas reales y hermosas) o apa-
recer como una especie de resplandor o fuerza que impregna todas las cosas 'y
todo el espacio. También puede haber una conciencia de unidad—la unidad de



todas las cosas en el mundo, con la consciencia fundamental impregnandolas y
uniéndolas. Una persona puede tener una sensacion de unidad con el mundo.
Su sentido normal de separacion puede desvanecerse y puede darse cuenta de
que comparte la misma esencia que todas las cosas y todos los demas seres.

Las experiencias misticas de conciencia de la consciencia fundamental dentro
de nuestro propio ser son el tipo de experiencias meditativas profundas descri-
tas anteriormente. En cierto momento, cuando la mente se ha aquietado, una
persona puede sentir una expansion de la consciencia interior, con una pér-
dida de individualidad y separacion. Puede haber una sensacion de libertad,
paz interior y resplandor. En un nivel mds profundo, puede haber una expe-
riencia de una dimension sin forma mas alla del tiempo y el espacio, de la que
parece emanar el propio ser de la persona y con la que se siente unida. En tér-
minos panespiritistas, tal experiencia puede verse simplemente como una ex-
periencia de la naturaleza fundamental de la realidad. La cualidad de la uni-
dad sin limites es una experiencia directa de la consciencia fundamental que
compartimos con todas las demads cosas y con el universo entero.

Las experiencias misticas pueden denominarse «experiencias de interaccion»
cuando implican la experiencia de la consciencia individual sintiendo o unién-
dose con su fuente de consciencia fundamental. En cierto sentido, se trata de
una inversion del proceso por el cual se produce la consciencia individual. E1
proceso externo consiste en que la consciencia fundamental se mueve hacia
formas materiales complejas para producir la consciencia individual. Pero en
las experiencias de interaccion mistica, la consciencia individual
retrocede—podria decirse que vuelve sobre sus pasos—hacia la consciencia
fundamental. (Esto es lo que el shivaismo de Cachemira denomina «reconoci-
miento». De hecho, muchas tradiciones misticas describen la pérdida de la
conciencia del individuo sobre su fuente espiritual como un proceso de olvido,
y la inversion de este proceso como un recuerdo. De manera similar, el pro-
ceso de recuperar la conciencia de nuestra verdadera naturaleza espiritual se
describe a veces como un regreso a casa).

También se podria destacar un tercer tipo de experiencia mistica, que no esta
directamente categorizada por Underhill o Stace (aunque podria considerarse
un tipo de experiencia extrovertida o saliente). Se trata de lo que podria deno-
minarse una experiencia mistica «intersubjetiva», en la que un individuo ex-
perimenta especificamente una intensa conexion intersubjetiva con otros se-
res. (Marshall [2005] se refiere a esto como una «experiencia mistica comuni-
taria».) Esto suele ocurrir con otros seres humanos, acompafiado de intensos
sentimientos de amor y compasion. Sentimos nuestra unidad fundamental con
los demas, ya que todos somos expresiones de la misma consciencia funda-
mental. Nos damos cuenta de que nuestras diferencias—ya sean bioldgicas, de
personalidad o ideolégicas—son superficiales e insignificantes, ya que compar-
timos la misma esencia. Desde una perspectiva panespiritista, podriamos clasi-



ficar esta experiencia como una experiencia mistica de la consciencia funda-
mental en otros seres.

También podriamos decir que las experiencias misticas proporcionan pruebas
de la existencia de una consciencia fundamental, o espiritu. Es muy dificil ex-
plicar estas experiencias sin postular la existencia de una consciencia
fundamental.

Panespiritismo e idealismo

Dado que panespiritismo significa literalmente «todo es espiritu» o «el espiritu
estd en todas partes», se podria considerar, en sentido estricto, que el idea-
lismo es una forma de panespiritismo. Y es cierto que existen algunas similitu-
des entre el idealismo y la variante del panespiritismo que estoy presentando,
sobre todo en que el mundo se considera el producto de una fuente mas funda-
mental o trascendente. Ya he sugerido que lo que Chalmers (2020) denomina
«idealismo realista» (un ejemplo del cual es el shivaismo cachemir) no esta
muy lejos del panespiritismo contemporaneo.

También hay puntos en comun entre lo que Chalmers (2020) denomina «idea-
lismo césmico» y el panespiritismo. Los enfoques idealistas cosmicos asumen

un principio espiritual o mental fundamental, que es trascendente e indepen-

diente del mundo, y del que emanan las cosas materiales. Esto es ciertamente

cierto también en el caso del panespiritismo, que sugiere que el espiritu es on-
tologicamente mas fundamental que el universo.

Sin embargo, en el idealismo césmico (y en el idealismo en general), el mundo
material se considera normalmente idéntico e indistinguible de un principio
mental o espiritual fundamental (o consciencia). Pero este no es el caso del pa-
nespiritismo. Como se ha sefialado anteriormente, el panespiritismo considera
que las entidades materiales son a la vez idénticas y distintas, es decir, iguales
y diferentes. La consciencia fundamental genera y permea la materia (y se ex-
presa como mente), pero existe una distincion entre ambas. La naturaleza de
la materia no se considera totalmente en términos experienciales, perceptivos
0 mentalistas. Las cosas materiales no se consideran contenidos o sujetos de la
consciencia fundamental, aunque surjan de ella. Las cosas materiales tienen
su propio estatus ontoldgico distintivo, como productos de la consciencia
fundamental.

Otra forma de ver esto es sugerir que, en el idealismo cdsmico, el mundo existe
en la mente. Mientras que el materialismo insiste en un mundo objetivo «ahi
fuera», que existiria incluso si no estuviéramos aqui para percibirlo, el idea-
lismo sugiere que no hay interior ni exterior. En el enfoque idealista de Kas-
trup, por ejemplo—que tiene ecos del shivaismo de Cachemira—todos los de-



mas seres vivos y cosas materiales son «excitaciones» dentro de la mente fun-
damental (Kastrup 2012).

En cuanto a la cuestion de si el mundo existe dentro o fuera de la mente, el pa-
nespiritismo vuelve a adoptar una posicion intermedia, entre el materialismo
y el idealismo. El mundo tiene su existencia independiente—pero al mismo
tiempo es de la misma naturaleza que sus sujetos, del mismo modo que un
nifio es de la misma naturaleza que sus padres, o una planta es de la misma
naturaleza que su semilla (aunque tenga su propio estatus ontologico). Todo
sujeto que percibe el mundo «ahi fuera» es uno con él, ya que la esencia espiri-
tual de nuestro ser es la misma esencia espiritual que impregna el mundo y to-
das las cosas materiales que hay en él, y que infunde el ser a todos los seres vi-
vos. Por lo tanto, el mundo es a la vez independiente e interdependiente, del
mismo modo que es a la vez idéntico y distinto de la consciencia fundamental.

Quizas la forma de idealismo que mas se acerca al panespiritismo es el «idea-
lismo objetivo» propuesto por Peirce. Peirce acepta la realidad material del
mundo segun el sentido comun, pero sostiene que la materia se deriva de la
mente. La materia es independiente de la mente y, al mismo tiempo, de la
misma naturaleza que ella. En palabras de Peirce, «La unica teoria inteligible
del universo es la del idealismo objetivo, segun la cual la materia es mente de-
cadente, habitos inveterados que se convierten en leyes fisicas» (1891-1992,
293).

Panespiritismo, cosmopsiquismo y monismo de doble aspecto

Hemos visto que uno de los problemas mas problematicos del panpsiquismo es
el problema de la combinacion, es decir, como se combinan las particulas de
materia para producir entidades conscientes mds grandes. Sin embargo, hay
una forma de panpsiquismo que no se ve afectada por el problema de la com-
binacion. Se trata del cosmopsiquismo, que es la forma de panpsiquismo mas
similar al panespiritismo. El cosmopsiquismo sugiere que el universo en su
conjunto es una entidad consciente. De hecho, debe concebirse como «la unica
entidad fundamental» (Goff 2017, 118), habitada por entidades conscientes mi-
crocésmicas. Aunque este punto de vista evita el problema de la combinacion
(ya que las unidades conscientes mas grandes no surgen de combinaciones de
entidades conscientes mas pequeiias), implica un problema equivalente de
descombinacidn sobre como la entidad consciente mas grande del universo da
lugar a seres conscientes mas pequefios, como los seres humanos. Goff (2017)
sugiere que deberiamos pensar en términos de «un universo consciente que
contiene otros sujetos conscientes como aspectos parciales» (110), pero esto no
explica como la consciencia de los objetos mas pequerfios se relaciona con la
consciencia del universo entero, o se deriva de ella.



En cierto sentido, el problema de la descombinacion también podria aplicarse
al panespiritismo, pero es facil de resolver. Como hemos visto, la consciencia
de los macrosujetos se considera una afluencia de la consciencia fundamental.
Como he sugerido, una de las funciones de las células es recibir y transmitir la
consciencia fundamental, de modo que se canalice en formas individuales. Por
lo tanto, existe una relacion muy directa entre la consciencia fundamental y la
consciencia de los sujetos individuales. Al mismo tiempo, esto sigue dejando el
«problema de la transmision» de como exactamente la consciencia entra en los
sujetos individuales, a través de grupos organizados de células.

El panespiritismo se superpone en gran medida con el monismo de doble as-
pecto, en el sentido de que la materia y la mente se consideran aspectos dife-
rentes de la consciencia fundamental. El panespiritismo contemporaneo po-
dria considerarse justificadamente como una variedad del monismo de doble
aspecto. Por ejemplo, el monismo de doble aspecto de Atmanspacher (2012)
postula una unidad fundamental que produce tanto la mente como la materia.
En el panespiritismo, la materia es una emanacion de la consciencia funda-
mental (y estd impregnada de ella), mientras que la mente es una manifesta-
cion interna de la consciencia fundamental dentro de la materia, resultado de
la interaccidn de la consciencia fundamental con el cerebro. Pero tanto la
mente como la materia son de la misma naturaleza (aunque no idénticas). Esto
es lo que hace posibles las experiencias misticas de «interaccion» de unidad
con el mundo fenoménico o con otros seres (como en el misticismo de la natu-
raleza o las experiencias espirituales intersubjetivas). Ambas son productos de
una unidad fundamental.

Al mismo tiempo, las teorias de doble aspecto normalmente requieren que lo
mental y lo fisico sean interdependientes e inseparables—dos aspectos de la
misma sustancia—lo que no es el caso en el panespiritismo. En el panespiri-
tismo, lo fisico es independiente de 1o mental en el sentido de que existia antes
que lo mental y podria existir (y de hecho existe) sin él. Pero lo mental no
puede existir sin lo fisico, en el sentido de que tiene que existir una forma fi-
sica (y llegar a ser lo suficientemente compleja) antes de que se pueda canali-
zar la consciencia fundamental. Solo en ese momento surge lo mental.

Panespiritismo y teismo

¢Es posible que el término «consciencia fundamental» sea intercambiable con
el término «Dios»? ¢;Se podria argumentar que simplemente he estado evi-
tando la cuestion del teismo al referirme a la consciencia fundamental en tér-
minos neutros e impersonales? ¢Quizds un concepto de deidad personal fun-
cionaria igual de bien?



Es cierto que hay aspectos de la consciencia fundamental, tal y como la he des-
crito, que encajarian en un concepto de deidad. Por ejemplo, he sugerido que
la consciencia fundamental tiene una cualidad de creatividad dindmica, que
condujo a la emanacion de la materia y que impulsa un movimiento evolutivo
hacia una mayor complejidad y una consciencia mas intensa dentro de las for-
mas de vida. También he sugerido que las formas de vida generadas por la
consciencia fundamental tienen un grado de separacion de su fuente, ya que
son a la vez idénticas y distintas de ella. Estas concepciones encajan con las
ideas judeocristianas de la creacion. Entonces, ¢por queé no atribuir simple-
mente estas cualidades a una deidad?

Sin embargo, desde una perspectiva panespiritista, parece imposible equipa-
rar la consciencia fundamental a un Dios que es un sujeto, porque los sujetos
solo surgieron en una etapa bastante tardia de la evolucion del universo,
cuando la consciencia fundamental se canalizé en entidades materiales com-
plejas. Los sujetos evolucionaron a partir de la consciencia fundamental, pero
la consciencia fundamental en si misma no posee cualidades subjetivas. La
consciencia fundamental es mas bien como un océano dinamico de energiay
potencial espiritual, que es esencialmente neutral e impersonal, un «ello» mas
que un él o una ella. En muchos de los Upanishads (1990), brahman se describe
de esta manera, como un fenémeno impersonal y no teista.

Quizas el argumento mas solido para asociar la consciencia fundamental con
Dios proviene de los relatos de los misticos. Muchos misticos no hablan en tér-
minos de una fuerza espiritual fundamental impersonal, sino en términos de
un Dios personal, cuyo resplandor divino se derrama sobre el mundo y con el
que es posible alcanzar la union. El mistico espafiol San Juan de la Cruz ha-
blaba de un estado de «matrimonio espiritual» con Dios, mientras que los mis-
ticos sufies hablaban de «permanecer en Dios» (baqa). En el judaismo mistico,
el objetivo ultimo de la Cabala es la union con lo divino, o En Sof (literalmente,
«sin fin»), donde se vive en un estado de devekut—traducido literalmente como
«adherirse a lo divino». Sin embargo, es importante recordar que los misticos
cristianos, sufies y cabalisticos vivian en culturas completamente saturadas de
teismo, donde la existencia de un Dios personal se daba por sentada. Por lo
tanto, era inevitable que cuando los misticos tenian encuentros con la cons-
ciencia fundamental, los interpretaran en términos teistas. Para los misticos
afiliados a tradiciones monoteistas como el cristianismo o el judaismo, habria
parecido légico fusionar esta fuerza espiritual omnipresente con el concepto
de Dios dentro de sus tradiciones. En otras palabras, los conceptos misticos de
una deidad eran el resultado de una atribucion de conceptos teistas a la cons-
ciencia fundamental.

Una concepcion teista que requiere cierto debate en relacion con el panespiri-
tismo es el panenteismo. En el panenteismo, Dios es esencialmente trascen-
dente y es la fuente del mundo, pero también lo informa y lo impregna. O,



desde una perspectiva panenteista ligeramente diferente, Dios puede ser visto
como el alma del universo, mientras que la naturaleza (o el universo fisico) es
su cuerpo. El panenteismo es, de hecho, equivalente a la perspectiva descrita
por muchos misticos de tradiciones monoteistas, en la que Dios se describe
como trascendente e inmanente.

Sin duda, existen fuertes similitudes entre el panenteismo y el panespiritismo.
Se podria considerar, con razén, que mi forma de panespiritismo es un tipo de
panenteismo. El panenteismo implica que el mundo es y no es Dios, al igual
que el Bhedabheada Vedanta implica que el mundo es igual y diferente a brah-
man. Sin embargo, como se ha sefialado anteriormente en relacion con las
perspectivas indigenas, considerar el panespiritismo y el panenteismo como
enfoques equivalentes solo seria viable si se concibe a Dios como una fuerza
espiritual impersonal, sin las cualidades de intervencidon y omnipotencia que a
menudo se atribuyen a una deidad.

Alejamiento de la consciencia fundamental

Se ha mencionado anteriormente que, a medida que las formas de vida se
vuelven mas complejas, existe el peligro de que se alejen de la consciencia fun-
damental. A medida que aumenta la individualizacion y las formas de vida ga-
nan mas sensibilidad y autonomia, pueden desarrollar una sensacion de sepa-
racion del mundo. Un mayor sentido de la individualidad puede conducir al
desarrollo de fuertes limites psicoldgicos, creando una sensacion de aisla-
miento. Se podria comparar esto con una ola que olvida que forma parte del
océano y se considera a si misma como una entidad autonoma e
independiente.

Se podria argumentar que uno de los objetivos principales de muchas de las
tradiciones espirituales del mundo es superar este sentido de alienacion. (El
mito de una «caida» desde un estado primigenio de armonia es comun a mu-
chas culturas del mundo y parece referirse simbolicamente al desarrollo de un
nuevo tipo de individualidad y consciencia de si mismo, lo que conduce a una
pérdida del sentido de participacidon y conexion con el mundo [Taylor 2005]).
Tradiciones como el yoga, el taoismo, el sufismo y el cristianismo y el judaismo
misticos enfatizan un proceso de trascender la separacion y conectarse o unifi-
carse con un principio espiritual predominante o subyacente. Las tradiciones
enfatizan la necesidad de deshacer la sensacion de separacion, de modo que el
centro de gravedad de una persona—o su sentido de identidad—pueda ale-
jarse de su propio yo personal limitado y formar parte de una extension mas
amplia y profunda del ser, sin dualidad ni separacion. En la tradicidn taoista,
el término ming se utiliza para describir un estado en el que el individuo ya no
experimenta la dualidad y la separacion, y se da cuenta de su verdadera natu-
raleza como Tao, y asi se convierte en uno con él. Tal y como lo conciben los
Upanishads indios (1990), la liberacion equivale a la unidn del yo individual, el



atman, con la fuerza espiritual que impregna el universo (brahman). La libera-
cion significa trascender la aparente separacion entre el yo y el mundo, y la
aparente separacion de los fendmenos en el mundo.

Como se ha sefialado anteriormente, en el shivaismo cachemir existe una no-
cion similar segun la cual el sufrimiento surge de identificarse erroneamente
con el yo limitado e individualizado, en lugar de con la consciencia pura esen-
cial de nuestra verdadera naturaleza. Algunas personas sienten el impulso de
trascender este sufrimiento, lo que les lleva a buscar el conocimiento espiri-
tual o a seguir practicas yoguicas. Esto tiene el efecto de «desidentificarlos» del
yo separado y revelar su naturaleza esencial, avanzando hacia una meta final
en la que la separacion se disuelve y se experimenta el resplandor de la cons-
ciencia universal pura (Wallis 2013). En el shivaismo cachemir, este proceso de
avance hacia la unidad se denomina «reconocimiento», y se hace hincapié en
que nuestra unidad con lo divino es un estado natural, que siempre hemos po-
seido pero que hemos olvidado debido a la ignorancia.

La perspectiva de Plotino es muy similar a la del shivaismo de Cachemira.
Dado que nuestro ser emana en ultima instancia del Uno, sentimos un fuerte
impulso de volver a él, como un viajero que anhela regresar a casa. Plotino re-
comienda una vida de entrega, contemplacion y sencillez, para que podamos
despojarnos de todo lo superfluo y llegar a la esencia de nuestra alma. Al ha-
cerlo, volvemos a la fuente original de la que nos hemos alejado. «Ascende-
mos» al Uno, en un estado de union extatica, que es tanto la culminacion de
nuestras vidas como la recuperacion de nuestro estado mas primordial (Mars-
hall 2019).

De este modo, las tradiciones y practicas espirituales pueden desempefiar un
papel importante en la correccion de un desequilibrio (o desarrollo aberrante)
que puede producirse facilmente en el proceso de aumento de la individua-
cion. Ayudan a las formas de vida individuales a conservar su individualidad y
autonomia y, al mismo tiempo, a experimentar una sensacion de conexion y
participacion en la consciencia fundamental. En términos de la metafora utili-
zada anteriormente, se podria comparar esto con una ola que posee su propia
identidad individual y, al mismo tiempo, siente su union con todo el océano.

Conclusion

Un area que no tengo espacio para examinar en profundidad aqui es el poder
explicativo del panespiritismo. Para ser viable, un marco metafisico debe tener
cualidades de inclusividad y poder explicativo. Debe ofrecer una estructura so-
lida a través de la cual la experiencia humana y la naturaleza de la realidad
puedan interpretarse, comprenderse e interrelacionarse de manera coherente.
Mientras que el poder explicativo del materialismo es inadecuado (Kelly et al.
2007; Taylor 2018), el panespiritismo contemporaneo es extremadamente in-



clusivo y tiene un gran poder explicativo. Ademas de contribuir posiblemente
a la comprension de fendmenos como la naturaleza de la consciencia y la rela-
cion entre la mente y la materia, el panespiritismo tiene potencial explicativo
en areas como la evolucién, el altruismo, la influencia de la mente sobre el
cuerpo y las experiencias psiquicas (véase Taylor 2018 para mas detalles).

Por supuesto, el panespiritismo contemporaneo no esta exento de problemas.
He mencionado el problema de la generacion, es decir, como surge la materia
a partir de la consciencia fundamental, y el problema de la canalizacidn, es de-
cir, como las células canalizan la consciencia fundamental. Se podria argu-
mentar que simplemente estoy invirtiendo el problema dificil: es decir, el mis-
terio de como la consciencia podria surgir de la materia se sustituye por el
misterio de como la materia podria surgir de la consciencia. Pero no creo que
estos problemas sean mas graves—o mas dificiles de resolver—que el pro-
blema similar de la combinacion del panpsiquismo y el problema de la frag-
mentacion del idealismo o el cosmopsiquismo.

Parece que cada enfoque tiene que invocar algun tipo de milagro. El materia-
lismo tiene los milagros de la consciencia que surge en un determinado mo-
mento de la evolucion y de los cerebros individuales; el panpsiquismo tiene el
milagro de como las particulas conscientes se combinan para producir entida-
des conscientes mds grandes; el idealismo y el cosmopsiquismo tienen el mila-
gro de como las formas materiales y las entidades conscientes surgen de la
mente en general, o de la consciencia universal; y el panespiritismo tiene los
milagros de como la materia emerge de la consciencia fundamental y como las
células transmiten la consciencia fundamental a los seres individuales.

En mi opinidn, los problemas del panespiritismo no tienen por qué seguir
siendo milagros. A diferencia del problema dificil, no son en principio insolu-
bles. Quizas ahora, tras el prolongado fracaso a la hora de explicar la conscien-
cia en términos puramente neuroldgicos, los investigadores deberian empezar
a investigar la consciencia desde el punto de vista de la transmision en lugar
de la produccion. Quizas algunas teorias y hallazgos de la fisica cuantica pue-
dan apoyar la nocién de que la materia surge de la consciencia fundamental.
(1

Dado que todos los enfoques de la filosofia de la mente (incluido el materia-
lismo) tienen problemas mas o menos equivalentes (o tienen que invocar mila-
gros mas o menos improbables), tal vez deberiamos evaluar la viabilidad de
los enfoques mediante otros criterios, como la coherencia y la consistencia in-
ternas, la inclusividad y el potencial explicativo. En estos términos, creo que el
panespiritismo es un enfoque muy viable y fructifero. Desde una perspectiva
panespiritista se pueden abordar de forma coherente una amplia gama de
cuestiones diferentes, y se pueden comprender y explicar una gran variedad
de fendmenos problematicos. Creo que este enfoque, que al fin y al cabo ha



sido prominente a lo largo de la historia de la humanidad, merece ser
influyente.

Como factor final, creo que uno de los principales atractivos del panespiri-
tismo radica en el valor que otorga a todos los fendomenos. El materialismo
niega la realidad de la mente vy, en el otro extremo, algunas formas de idea-
lismo niegan la sustancialidad—e incluso la realidad—de la materia. Sin em-
bargo, el panespiritismo considera que tanto la mente como la materia son
reales y valiosas, ya que ambas se consideran expresiones de la consciencia
fundamental. Mientras que el materialismo conduce a una vision del mundo
como una maquina inerte y sin alma, y el idealismo puede conducir a una vi-
sion del mundo como una proyeccion mental o un espejismo, el panespiri-
tismo ve el mundo como un todo vibrante e interconectado.

Quizas lo mds importante es que, en el panespiritismo, los seres humanos no
se consideran maquinas bioldgicas individualizadas y separadas, sino manifes-
taciones de la misma consciencia esencial. En el nivel mas fundamental, com-
partimos el mismo ser y, por lo tanto, no estamos realmente separados ni dife-
renciados unos de otros. Tampoco estamos separados ni diferenciados de otros
seres vivos, del mundo natural o del universo en su conjunto. Estamos impreg-
nados de consciencia, y nuestro propio ser participa de la consciencia funda-
mental que dio origen al universo.

Steve Taylor es profesor titular de Psicologia en la Universidad Leeds Beckett,
Leeds, Reino Unido.

Nota:

1. La relacién entre el panespiritismo y la fisica cuantica es un tema demasiado amplio para tra-
tarlo aqui, pero véase Taylor (2018) para mas informacién al respecto.

Fuente: WILEY. Online Library

© 2012 - 2026 Nodualidad.info



