Libre albedrio

Joan Tollifson

Imagen parcial de un autorretrato tomado en algiun momento de los
afos 80. Yo tenia entonces unos treinta y tantos afAos, estudiaba
karate, hacia fotografia y trabajo de laboratorio y practicaba Zen,
entre otras cosas. El original es nitido, un blanco y negro rico. Esto
es parte de una fotografia bastante borrosa del original enmarcado
(bajo vidrio), a la que se le anadié posteriormente un tinte marrdn.

La persona en la foto es “Joan Tollifson” hace muchas décadas, o eso
decimos, y de hecho hay algunas similitudes reconocibles entre esa
persona y la persona llamada “Joan Tollifson” que ahora mismo esta
escribiendo estas palabras. A ambas les faltan la mano derecha y el
antebrazo, y ciertos rasgos, posturas y expresiones faciales son quiza
mas o menos los mismos, asi que hay un patrén suficiente como para que
personas que conocieron a “Joan Tollifson” entonces reconozcan a la
persona que ahora escribe como “Joan Tollifson”, incluso si no la han visto
en muchos afios. Y “yo” (hablando como Joan Tollifson) a veces he
sefalado esa foto y he dicho: “Esa era yo hace muchos anos”.



Pero, en realidad, cada célula de ese cuerpo ha sido reemplazada. El
cuerpo ha envejecido, sus pensamientos y opiniones han cambiado
muchas veces, las actividades en las que se involucra han cambiado; ha
visto cosas y ha pasado por todo tipo de experiencias desde entonces.
Ahora pesa mas y es varios centimetros mas bajo; los pechos han caido;
se ha afladido una ostomia al abdomen y una hernia de la colostomia ha
ensanchado bastante ese vientre. El rostro tiene mas lineas y muchas
mas manchas de la edad; el cuello esta flacido y arrugado. El cabello
ahora es blanco y los dientes no estan tan rectos ni tan juntos.

En realidad, el cuerpo-mente no es mas que cambio continuo. Esa taza de
café que Joan sostiene, antano la favorita de la persona, hace mucho que
se rompid y desaparecid. Y todo en la fotografia esta también en un
proceso de desintegracién, gran parte de ello ya desaparecido hace
tiempo. Una fotografia es como un fotograma fijo de una pelicula, en el
gue una corriente apresurada se congela en una aparente permanencia y
solidez. Pero la realidad es un flujo total: nacimiento y muerte, instante a
instante.

¢Donde, en todo este fluir infinitamente variado pero inseparable e
indiviso, esta el “yo"?

En cada instante, las cosas son como son y no pueden ser de otra
manera. Lo que sea que uno perciba, piense y sienta en cada
momento es “yo misma”. Excepto en la memoria o en un futuro
fantaseado, no hay otro yo. Ningun “yo” se situa aparte de los
eventos y fendmenos como el “experimentador” de esas
ocurrencias. Ese yo es una ilusién. No se estan teniendo
experiencias. Uno es idéntico a la totalidad de la experiencia,
consciente e inconsciente. Eso es lo que “yo” soy: experiencia, y la
experiencia es solo esta vivacidad, ahora mismo, en este mismo
momento.

—Robert Saltzman

Creemos que somos un yo, una entidad tipo alma dentro del cuerpo, un
capitan del barco con agencia y eleccion, un “*mi” que esta autorando mis
pensamientos, tomando mis elecciones y decisiones, realizando mis
acciones y observandolo y evaluandolo todo.



Pero si observamos con atencidon codmo suceden las elecciones y
decisiones, o cdmo emergen los pensamientos, puede que descubramos
gue no hay ningun capitan al timén, ningun pensador pensando nuestros
pensamientos, ningun elector tomando nuestras decisiones.

Nuestros pensamientos y decisiones, junto con nuestros impulsos,
deseos, intereses, anhelos, preferencias, intenciones, capacidades,
talentos, opiniones, emociones, inclinaciones éticas y sensibilidades,
surgen todos de una fuente imposible de encontrar. Podemos decir que
emergen de infinitas causas y condiciones, del juego entre naturaleza y
crianza en un universo interdependiente, pero eso es un recubrimiento
conceptual, un mapa. Es un buen mapa, en mi opinidon, pero como todos
los mapas, no es el territorio que describe. El territorio mismo es inasible,
inmediato, estd aqui por un instante y luego se va, vivo, palpitante,
fluyendo, moviéndose, desvaneciéndose en cuanto aparece. No hay
ningun “territorio” real que permanezca quieto.

Cuando ocurre la accidn, el pensamiento, haciéndose pasar por “yo”, se
atribuye el mérito (o la culpa) después del hecho: “Yo” decidi dedicarme a
la fotografia, “yo” decidi hacer un autorretrato, “yo” decidi sostener una
taza de café en el retrato, “yo” hice el trabajo de laboratorio, “yo” tomé
todas las decisiones que se tomaron en el cuarto oscuro, “yo” decidi
muchas décadas después afiadir un tinte marrén en la computadora, y
“yo"” elegi poner esta foto al inicio de un articulo de Substack, que “yo”
habia decidido que trataria sobre el libre albedrio, y “yo” ahora estoy
escribiendo estas palabras. Eso es lo que pensamos.

Y de la misma manera, el pensamiento atribuye agencia a todos los
demas: “TU" eliges leer este articulo, “tu” podrias estar haciendo otra
cosa en su lugar; Trump “decidid” derribar parte de la Casa Blanca y
podria haber decidido no hacerlo; Ted Bundy “decidi6” ser un asesino en
serie; Hitler “decidid” llevar a cabo un genocidio; Martin Luther King Jr.
“eligid” liderar un movimiento por los derechos civiles y cualquier otra
persona podria “decidir” hacer eso también; Jane Goodall “decidi¢”
dedicar su vida a estudiar chimpancés y a trabajar por el medio ambiente
y el bienestar animal, y cualquiera podria “elegir” hacer eso también. Jane
Goodall era asombrosamente esperanzada y optimista, y cualquiera que
tienda a ser mas pesimista podria “decidir” ser optimista como Jane si
quisiera. Cualquiera que fume podria dejar de fumar si simplemente
quisiera y decidiera hacerlo. Asi es como solemos pensar. Este es el mapa
de la realidad en el que se basa nuestro sistema de justicia y gran parte
de nuestra sociedad.



Pero é{creamos nuestros deseos y nuestras capacidades? ¢O nuestros
pensamientos?

Tomemos el caso de una persona fumadora que quiere dejar de fumar. En
un momento, el deseo, la intencidon y la determinacion de dejarlo son muy
fuertes. Pero en otro momento surge el poderoso deseo de un cigarrillo. A
veces el deseo y la intencion de dejarlo son mas fuertes y ganan, y a
veces el deseo de “solo un cigarrillo mas” es mas poderoso y gana. Y en
el primer caso, el pensamiento entra después del hecho y dice: “Fuiste
una buena persona, te decidiste a parar y lo hiciste, dejaste de fumar”, o
en el segundo caso: “Fallaste otra vez, eres un fracaso sin fuerza de
voluntad, cediste a tus peores impulsos”. Si logramos dejar de fumar,
tendemos a creer que cualquiera mas puede hacerlo también. Solo
necesitan tomar una decision como la nuestra y luego llevarla a cabo. El
pensamiento evalla y juzga a nosotros mismos y a los demas, creyendo
que todos somos agentes autdnomos que actlan desde el libre albedrio.
Pero ¢es eso realmente cierto?

Podemos leer lo que dicen diversos cientificos y neurocientificos sobre el
libre albedrio, argumentando a favor o en contra, y podemos leer a
distintos filésofos sobre el tema, y todo eso esta bien. Pero yo diria: no
tomes el libre albedrio ni su ausencia como una creencia, y no asumas
que lo que diga cualquier otra persona al respecto es correcto; expléralo
por ti misma. Esto es lo que mi amiga y principal maestra, Toni Packer,
me invitd a hacer. Y ella siempre decia: mantén la mente abierta. La
forma en que lo ves puede cambiar.

Mientras lees ahora mismo, éestds “haciendo” esta actividad de traducir
pequefios garabatos en una pantalla en ideas con significado o esta
sucediendo por si sola?

La préxima vez que estés hablando, vuelve tu atencién para ver de dénde
vienen las palabras. No pienses acerca de donde vienen. El pensamiento
estard encantado de ofrecer todo tipo de respuestas razonables. Pero en
su lugar, mira de verdad, con atencién.

A medida que suceden elecciones y decisiones, observa con cuidado cémo
se despliegan. ¢Puedes encontrar realmente a alguien que elige? Si estas
sopesando si hacer algo o no, ¢hay alguien que esté sopesando o
simplemente hay distintos pensamientos que surgen espontdaneamente,
argumentando a favor y en contra? ¢Puede “tu” controlar cuando llega
finalmente el momento decisivo y se toma la decision?



¢Sabes cuadl serd tu proximo pensamiento? éLo creaste “tu”? Incluso si
aparentemente “decides” pensar un determinado pensamiento o “pensar
en positivo”, ¢de dénde vino ese impulso o intencién? Y siempre
funciona? ¢De donde viene la capacidad o la incapacidad de llevarlo a
cabo?

¢“Eliges” qué fuentes de informacion sobre los acontecimientos del mundo
te resultan creibles, verosimiles y confiables y cudles no? é“Eliges” a
quién encuentras atractiva o de quién te enamoras, o simplemente
sucede?

Si diriges tu atencion hacia dentro o la vuelves sobre si misma, éa qué se
refiere mas fundamentalmente la palabra “yo” o “*mi”? Mira para ver.
¢Hay un yo dentro de la cabeza en algun lugar? éPuedes encontrar a una
pensadora o0 a una decisora 0 a una actriz o a una observadora? ¢éO
simplemente encuentras pensar, decidir, actuar y ver? De hecho, {puedes
encontrar a alguien que esté leyendo este articulo y explorando estas
preguntas ahora mismo, o simplemente hay lectura y exploracion?

Si cierras los o0jos y lo sientes, {puedes encontrar un lugar real donde
“dentro de ti” se convierta en “fuera”?

Esto no trata de pensar sobre todas estas preguntas, sino mas bien de
mirar con atencién, de dar atencién al territorio mismo, no a los mapas
conceptuales de él. Y eso requiere una capacidad cada vez mas sutil y
refinada para discernir la diferencia entre ambos, lo cual no siempre es
tan facil como suena porque estamos profundamente condicionadas a
confundir los mapas conceptuales con los territorios que describen.

Aqui es donde puede ser muy Uutil tomarse tiempo en silencio para no
hacer nada mas que simplemente estar presentes, ver-oir-sentir-darse-
cuenta-ser-experimentar, dando atencion abierta a la pura realidad de lo
que esta aqui antes de todos nuestros pensamientos e ideas sobre ello: el
sabor del café, la sensacién de la taza, la luz en las hojas, la brisa en la
piel, la inmediatez sensorial desnuda de la experiencia presente y la
propia sensacion de presencia.

Observa también como el pensamiento crea al aparente autor, pensador,
elector, hacedor. Observa cémo simplemente hay actividad ocurriendo y
luego el pensamiento entra y dice: “Yo hice eso muy bien” o “No deberia
haber hecho eso”. De repente aparece el espejismo: “yo”, la que esta al

mando con agencia Yy libre albedrio.



Y todas las historias que se desprenden de eso: “Soy una perdedora”,
“AUn no estoy del todo ahi”, “Soy este o aquel tipo de persona”, “Estoy en
una situacion horrible”, “El mundo se va al infierno”, “Soy de las buenas”,
“Ella arruiné mi vida”, y asi sucesivamente. Aunque algunas de estas
historias puedan ser relativamente verdaderas, ninguna es absolutamente
verdadera, y algunas son totalmente falsas. Ver que solo son historias nos
libera del sufrimiento de creerlas como informes objetivos de la realidad.

Pero si no hay libre albedrio, podrias pensar, éno me quedaré
simplemente vegetando, sin lograr nada, y siguiendo todos mis peores
impulsos? ¢Y significa eso que tengo que dejar que mis hijas (o mis
estudiantes, o mis empleadas, o las personas en el poder) hagan lo que
se les dé la gana porque obviamente no tienen eleccién? éSoy solo un
robot empujado por fuerzas mayores?

Todas estas preguntas surgen de una comprension incompleta o de un
malentendido de lo que se esta sefialando aqui. En estas preocupaciones
sigue estando la idea de que “yo” soy alguien separado de la “vida” que
podria ser empujado robéticamente por “ella”. Estas preocupaciones no
ven que todo es sin eleccion. Todo es un solo acontecer infinitamente
variado pero indiviso, sin centro ni bordes. {Puede alguna ola ir realmente
en una direccion distinta de aquella en la que se mueve todo el océano?
¢La ola esta siendo empujada por el océano o es una actividad del
océano?

Estoy bastante segura de que nadie que esté leyendo esto seria capaz de
salir ahora mismo a la calle y empezar a disparar a personas al azar y
matarlas. Simplemente no esta en tu naturaleza hacer eso, al menos no
ahora bajo las circunstancias presentes. No tienes que contenerte. El
impulso de hacerlo simplemente no esta ahi. Asi que comprender esto no
significa que de repente te conviertas en una asesina en serie.

Del mismo modo, supongo que no podrias simplemente “vegetar” en el
sofa sin hacer nada durante mas de unas pocas horas como maximo
antes de que algo te moviera a actuar, ya sea el hambre o el
aburrimiento o la necesidad de orinar o el deseo de salir a caminar o la
necesidad de ir a tu trabajo para no ser despedida y morir de hambre.

Cuando tu nifa pequefia empieza a trotar hacia la calle, tu impulso de
detenerla surge tan sin eleccion como su impulso de dirigirse en esa
direccion. Naturalmente, la proteges y la socializas, como hacen todos los
animales con sus crias.



Si te sientes movida a trabajar por la justicia social, ese impulso surge
tan sin eleccién como la ausencia de ese impulso en otra persona.

Si, se necesita esfuerzo para hacer muchas cosas en la vida. Pero el
esfuerzo, cuando es necesario, ocurre sin eleccion. Puede parecer que
“tu” lo estas haciendo suceder, pero de nuevo, observa de cerca.

Recuerda que “no-yo” y “no hay libre albedrio” son formulaciones
conceptuales de una realidad viva inasible e imposible de fijar. Son mapas
del territorio. Ninguin concepto o modelo puede capturar totalmente la
naturaleza de esta realidad viva. Asi que no te quedes atrapada en un
lado de una divisidn conceptual.

El modelo de la eleccion puede (y a menudo debe) usarse de manera
funcional, por ejemplo, al criar a una nifa, entrenar a una atleta, trabajar
por el cambio social o recuperarse de una adiccidén. Tienes que socializar a
tus hijas, lo que significa ensefarles a no tirar la comida, golpear a sus
amigas o salir corriendo al trafico. Las entrenas como si tuvieran agencia
y eleccidn. Esto puede requerir disciplina a veces. Si estas entrenando a
una atleta, puedes sugerirle que visualice un determinado resultado o que
mueva cierta parte de si misma de una manera diferente. Pero que pueda
hacer algo de eso en un momento dado no esta realmente bajo su
control. Si entiendes eso, tendras mas compasion cuando falle, o cuando
tus hijas fallen. Pero eso no significa que no continles ensefiando a tus
hijas, o esperando cosas de tus empleadas, o haciendo sugerencias a la
atleta que entrenas, o trabajando por la justicia social, ni significa que no
pongamos a los asesinos en serie en prisién o que no hagamos lo que
podamos para detener un genocidio. Simplemente significa que todo
sucede sin eleccion, todo.

Es obviamente posible (cuando lo es) desarrollar nuevas capacidades y
mayores grados de control sobre el cuerpo-mente, desde aprender a ir al
bafio, hasta aprender a leer y escribir y a conducir un coche y seguir las
normas de trafico, hasta desarrollar la capacidad de “tomar un tiempo
fuera” y contenernos de actuar desde la ira, hasta recuperarnos de una
adiccién. Pero como la mayoria de nosotras ha experimentado, no
siempre podemos hacer estas cosas a voluntad o por orden. Algunas
personas fallan en ellas mas a menudo que otras. ¢Es porque quienes
fallan son malas personas? ¢O podria tener que ver con distintas causas y
condiciones?



Aqui hay una foto mas reciente de la “misma” persona que estaba de pie
en su cocina sosteniendo una taza de café hace muchas décadas en la
fotografia anterior:

¢Es la “misma” persona? Siy no.

¢“Decidi” ponerme esos collares de oracidon alrededor del cuello esa noche
y llevarlos (cosa que casi nunca hago)? ¢Luego “decidi” hacerme un selfi?
¢Habia “decidido” antes ese dia llevar la ropa que llevaba? ¢O
simplemente sucedid todo, del mismo modo en que suceden los arboles y
las nubes y los rios y las olas y los remolinos y las aves migratorias y los
planetas y las galaxias y los atomos y las moléculas y las células y la
respiracion y el latido del corazon y el flujo de la sangre y el universo
entero?

Cuando esa totalidad sin eleccion es vista verdaderamente, esa vision (o
darse cuenta) es el fin de la culpa, la verglienza, la culpa proyectada y el
deseo de venganza. Es el fin de la mente que juzga. Trae paz con que
todo sea como es y con que nosotras seamos como somos, incluidos
nuestros deseos e intenciones de cambiar, mejorar, sanar o arreglar algo
de ello. Todo surge sin eleccidon. Nada de ello es personal.

Pero sé consciente de lo rapido que la mente puede convertir una
realizacién genuina en un mapa que puede usarse de maneras bastante
retorcidas.



Por ejemplo, tu pareja menciona que no estas haciendo tu parte del
trabajo domeéstico y respondes diciendo que no hay yo ni eleccién y que
nada podria ser distinto de como es. En situaciones como esta, si el
pensamiento regurgita “no hay libre albedrio” o “no hay yo” como
justificaciones o excusas para un comportamiento dafiino o como una
forma de no asumir responsabilidades de maneras apropiadas o de
reclamar falsamente impotencia, eso es una especie de escapatoria
resbaladiza. Si, eso también surge sin eleccidn. Pero puede verse como el
movimiento resbaladizo que es.

Esto es Wayne Liquorman, de su libro The Way of Powerlessness: Advaita
and the 12 Steps of Recovery:

«Quiza hayas notado la asombrosa paradoja: al reconocer nuestra
inherente impotencia personal, “entra un nuevo poder”. Parte de la
falsa afirmacién del poder personal es que, sin él, nos sentaremos a
no hacer nada... Nuestra experiencia colectiva es que este es un
miedo falso. Una vez que nos sabemos Océano en forma de ola, nos
volvemos libres para ser nosotras mismas de una manera que
nunca sofiamos posible. Es como si hubiéramos pasado la vida
conduciendo con el freno de mano puesto y de repente se soltara...

La paradoja duradera y la maravilla de un despertar espiritual es el
retorno del poder. Pero este poder tiene una sensacion
completamente diferente. Es impersonal. Sin el cautiverio del yo, el
poder del Océano se despliega sin resistencia. Todas nuestras
acciones como olas fluyen con armonia liquida...

Siempre es tentador elevarse con los angeles. Al fin y al cabo, el
placer, la alegria y la plenitud son faciles de aceptar. Lo que
siempre me ha atraido tanto de los Pasos como del Advaita es que
nos anclan en la vida tal como es. Elevarse con los angeles puede
ser en efecto parte de eso, pero la vida es mas rica y plena cuando
se libera de la fantasia de que la vida puede tomar de algin modo
la forma de un palo de un solo extremo...

Con un despertar espiritual reconocemos que lo positivo y lo
negativo estan conectados, cada uno contiene la semilla del otro.
Vemos la armonia subyacente que es el Océano, pero €so no
elimina los opuestos ni los convierte en una positividad singular.




10

Con el despertar a la Unidad subyacente de todas las cosas llega
una poderosa Aceptaciéon de todo lo que es: experimentamos lo
malo junto con lo bueno y sabemos que estan inexorablemente
vinculados...

La falsa afirmacion del poder ha desaparecido. En la impotencia
completa, somos simultdneamente mas y menos de lo que antes
imaginabamos ser».

—Wayne Liquorman, de su libro The Way of Powerlessness: Advaita
and the 12 Steps of Recovery

Si te descubres estando de acuerdo con este articulo o en desacuerdo con
él, si sientes que surge el impulso de comentar, quiza se note cémo todo
esto surge sin eleccidn: tus reacciones, tus pensamientos, tus impulsos,
tus palabras. Es algo maravilloso y potencialmente liberador que vale la
pena seguir explorando siempre que te invite a hacerlo.

Tomado de https://joantollifson.substack.com/p/free-will-9f8



