
1 
 

Libre albedrío 

Joan Tollifson 

 

Imagen parcial de un autorretrato tomado en algún momento de los 
años 80. Yo tenía entonces unos treinta y tantos años, estudiaba 
karate, hacía fotografía y trabajo de laboratorio y practicaba Zen, 
entre otras cosas. El original es nítido, un blanco y negro rico. Esto 
es parte de una fotografía bastante borrosa del original enmarcado 
(bajo vidrio), a la que se le añadió posteriormente un tinte marrón. 

 

 
 La persona en la foto es “Joan Tollifson” hace muchas décadas, o eso 

decimos, y de hecho hay algunas similitudes reconocibles entre esa 

persona y la persona llamada “Joan Tollifson” que ahora mismo está 

escribiendo estas palabras. A ambas les faltan la mano derecha y el 

antebrazo, y ciertos rasgos, posturas y expresiones faciales son quizá 

más o menos los mismos, así que hay un patrón suficiente como para que 

personas que conocieron a “Joan Tollifson” entonces reconozcan a la 

persona que ahora escribe como “Joan Tollifson”, incluso si no la han visto 

en muchos años. Y “yo” (hablando como Joan Tollifson) a veces he 

señalado esa foto y he dicho: “Esa era yo hace muchos años”. 



2 
 

Pero, en realidad, cada célula de ese cuerpo ha sido reemplazada. El 

cuerpo ha envejecido, sus pensamientos y opiniones han cambiado 

muchas veces, las actividades en las que se involucra han cambiado; ha 

visto cosas y ha pasado por todo tipo de experiencias desde entonces. 

Ahora pesa más y es varios centímetros más bajo; los pechos han caído; 

se ha añadido una ostomía al abdomen y una hernia de la colostomía ha 

ensanchado bastante ese vientre. El rostro tiene más líneas y muchas 

más manchas de la edad; el cuello está flácido y arrugado. El cabello 

ahora es blanco y los dientes no están tan rectos ni tan juntos. 

En realidad, el cuerpo-mente no es más que cambio continuo. Esa taza de 

café que Joan sostiene, antaño la favorita de la persona, hace mucho que 

se rompió y desapareció. Y todo en la fotografía está también en un 

proceso de desintegración, gran parte de ello ya desaparecido hace 

tiempo. Una fotografía es como un fotograma fijo de una película, en el 

que una corriente apresurada se congela en una aparente permanencia y 

solidez. Pero la realidad es un flujo total: nacimiento y muerte, instante a 

instante. 

¿Dónde, en todo este fluir infinitamente variado pero inseparable e 

indiviso, está el “yo”? 

En cada instante, las cosas son como son y no pueden ser de otra 

manera. Lo que sea que uno perciba, piense y sienta en cada 

momento es “yo misma”. Excepto en la memoria o en un futuro 

fantaseado, no hay otro yo. Ningún “yo” se sitúa aparte de los 

eventos y fenómenos como el “experimentador” de esas 

ocurrencias. Ese yo es una ilusión. No se están teniendo 

experiencias. Uno es idéntico a la totalidad de la experiencia, 

consciente e inconsciente. Eso es lo que “yo” soy: experiencia, y la 

experiencia es solo esta vivacidad, ahora mismo, en este mismo 

momento. 

—Robert Saltzman 

Creemos que somos un yo, una entidad tipo alma dentro del cuerpo, un 

capitán del barco con agencia y elección, un “mí” que está autorando mis 

pensamientos, tomando mis elecciones y decisiones, realizando mis 

acciones y observándolo y evaluándolo todo.  

 



3 
 

Pero si observamos con atención cómo suceden las elecciones y 

decisiones, o cómo emergen los pensamientos, puede que descubramos 

que no hay ningún capitán al timón, ningún pensador pensando nuestros 

pensamientos, ningún elector tomando nuestras decisiones. 

Nuestros pensamientos y decisiones, junto con nuestros impulsos, 

deseos, intereses, anhelos, preferencias, intenciones, capacidades, 

talentos, opiniones, emociones, inclinaciones éticas y sensibilidades, 

surgen todos de una fuente imposible de encontrar. Podemos decir que 

emergen de infinitas causas y condiciones, del juego entre naturaleza y 

crianza en un universo interdependiente, pero eso es un recubrimiento 

conceptual, un mapa. Es un buen mapa, en mi opinión, pero como todos 

los mapas, no es el territorio que describe. El territorio mismo es inasible, 

inmediato, está aquí por un instante y luego se va, vivo, palpitante, 

fluyendo, moviéndose, desvaneciéndose en cuanto aparece. No hay 

ningún “territorio” real que permanezca quieto. 

Cuando ocurre la acción, el pensamiento, haciéndose pasar por “yo”, se 

atribuye el mérito (o la culpa) después del hecho: “Yo” decidí dedicarme a 

la fotografía, “yo” decidí hacer un autorretrato, “yo” decidí sostener una 

taza de café en el retrato, “yo” hice el trabajo de laboratorio, “yo” tomé 

todas las decisiones que se tomaron en el cuarto oscuro, “yo” decidí 

muchas décadas después añadir un tinte marrón en la computadora, y 

“yo” elegí poner esta foto al inicio de un artículo de Substack, que “yo” 

había decidido que trataría sobre el libre albedrío, y “yo” ahora estoy 

escribiendo estas palabras. Eso es lo que pensamos. 

Y de la misma manera, el pensamiento atribuye agencia a todos los 

demás: “Tú” eliges leer este artículo, “tú” podrías estar haciendo otra 

cosa en su lugar; Trump “decidió” derribar parte de la Casa Blanca y 

podría haber decidido no hacerlo; Ted Bundy “decidió” ser un asesino en 

serie; Hitler “decidió” llevar a cabo un genocidio; Martin Luther King Jr. 

“eligió” liderar un movimiento por los derechos civiles y cualquier otra 

persona podría “decidir” hacer eso también; Jane Goodall “decidió” 

dedicar su vida a estudiar chimpancés y a trabajar por el medio ambiente 

y el bienestar animal, y cualquiera podría “elegir” hacer eso también. Jane 

Goodall era asombrosamente esperanzada y optimista, y cualquiera que 

tienda a ser más pesimista podría “decidir” ser optimista como Jane si 

quisiera. Cualquiera que fume podría dejar de fumar si simplemente 

quisiera y decidiera hacerlo. Así es como solemos pensar. Este es el mapa 

de la realidad en el que se basa nuestro sistema de justicia y gran parte 

de nuestra sociedad. 



4 
 

Pero ¿creamos nuestros deseos y nuestras capacidades? ¿O nuestros 

pensamientos? 

Tomemos el caso de una persona fumadora que quiere dejar de fumar. En 

un momento, el deseo, la intención y la determinación de dejarlo son muy 

fuertes. Pero en otro momento surge el poderoso deseo de un cigarrillo. A 

veces el deseo y la intención de dejarlo son más fuertes y ganan, y a 

veces el deseo de “solo un cigarrillo más” es más poderoso y gana. Y en 

el primer caso, el pensamiento entra después del hecho y dice: “Fuiste 

una buena persona, te decidiste a parar y lo hiciste, dejaste de fumar”, o 

en el segundo caso: “Fallaste otra vez, eres un fracaso sin fuerza de 

voluntad, cediste a tus peores impulsos”. Si logramos dejar de fumar, 

tendemos a creer que cualquiera más puede hacerlo también. Solo 

necesitan tomar una decisión como la nuestra y luego llevarla a cabo. El 

pensamiento evalúa y juzga a nosotros mismos y a los demás, creyendo 

que todos somos agentes autónomos que actúan desde el libre albedrío. 

Pero ¿es eso realmente cierto? 

Podemos leer lo que dicen diversos científicos y neurocientíficos sobre el 

libre albedrío, argumentando a favor o en contra, y podemos leer a 

distintos filósofos sobre el tema, y todo eso está bien. Pero yo diría: no 

tomes el libre albedrío ni su ausencia como una creencia, y no asumas 

que lo que diga cualquier otra persona al respecto es correcto; explóralo 

por ti misma. Esto es lo que mi amiga y principal maestra, Toni Packer, 

me invitó a hacer. Y ella siempre decía: mantén la mente abierta. La 

forma en que lo ves puede cambiar. 

Mientras lees ahora mismo, ¿estás “haciendo” esta actividad de traducir 

pequeños garabatos en una pantalla en ideas con significado o está 

sucediendo por sí sola? 

La próxima vez que estés hablando, vuelve tu atención para ver de dónde 

vienen las palabras. No pienses acerca de dónde vienen. El pensamiento 

estará encantado de ofrecer todo tipo de respuestas razonables. Pero en 

su lugar, mira de verdad, con atención. 

A medida que suceden elecciones y decisiones, observa con cuidado cómo 

se despliegan. ¿Puedes encontrar realmente a alguien que elige? Si estás 

sopesando si hacer algo o no, ¿hay alguien que esté sopesando o 

simplemente hay distintos pensamientos que surgen espontáneamente, 

argumentando a favor y en contra? ¿Puede “tú” controlar cuándo llega 

finalmente el momento decisivo y se toma la decisión? 



5 
 

¿Sabes cuál será tu próximo pensamiento? ¿Lo creaste “tú”? Incluso si 

aparentemente “decides” pensar un determinado pensamiento o “pensar 

en positivo”, ¿de dónde vino ese impulso o intención? ¿Y siempre 

funciona? ¿De dónde viene la capacidad o la incapacidad de llevarlo a 

cabo? 

¿“Eliges” qué fuentes de información sobre los acontecimientos del mundo 

te resultan creíbles, verosímiles y confiables y cuáles no? ¿“Eliges” a 

quién encuentras atractiva o de quién te enamoras, o simplemente 

sucede? 

Si diriges tu atención hacia dentro o la vuelves sobre sí misma, ¿a qué se 

refiere más fundamentalmente la palabra “yo” o “mí”? Mira para ver. 

¿Hay un yo dentro de la cabeza en algún lugar? ¿Puedes encontrar a una 

pensadora o a una decisora o a una actriz o a una observadora? ¿O 

simplemente encuentras pensar, decidir, actuar y ver? De hecho, ¿puedes 

encontrar a alguien que esté leyendo este artículo y explorando estas 

preguntas ahora mismo, o simplemente hay lectura y exploración? 

Si cierras los ojos y lo sientes, ¿puedes encontrar un lugar real donde 

“dentro de ti” se convierta en “fuera”? 

Esto no trata de pensar sobre todas estas preguntas, sino más bien de 

mirar con atención, de dar atención al territorio mismo, no a los mapas 

conceptuales de él. Y eso requiere una capacidad cada vez más sutil y 

refinada para discernir la diferencia entre ambos, lo cual no siempre es 

tan fácil como suena porque estamos profundamente condicionadas a 

confundir los mapas conceptuales con los territorios que describen. 

Aquí es donde puede ser muy útil tomarse tiempo en silencio para no 

hacer nada más que simplemente estar presentes, ver-oír-sentir-darse-

cuenta-ser-experimentar, dando atención abierta a la pura realidad de lo 

que está aquí antes de todos nuestros pensamientos e ideas sobre ello: el 

sabor del café, la sensación de la taza, la luz en las hojas, la brisa en la 

piel, la inmediatez sensorial desnuda de la experiencia presente y la 

propia sensación de presencia. 

Observa también cómo el pensamiento crea al aparente autor, pensador, 

elector, hacedor. Observa cómo simplemente hay actividad ocurriendo y 

luego el pensamiento entra y dice: “Yo hice eso muy bien” o “No debería 

haber hecho eso”. De repente aparece el espejismo: “yo”, la que está al 

mando con agencia y libre albedrío.  



6 
 

Y todas las historias que se desprenden de eso: “Soy una perdedora”, 

“Aún no estoy del todo ahí”, “Soy este o aquel tipo de persona”, “Estoy en 

una situación horrible”, “El mundo se va al infierno”, “Soy de las buenas”, 

“Ella arruinó mi vida”, y así sucesivamente. Aunque algunas de estas 

historias puedan ser relativamente verdaderas, ninguna es absolutamente 

verdadera, y algunas son totalmente falsas. Ver que solo son historias nos 

libera del sufrimiento de creerlas como informes objetivos de la realidad. 

Pero si no hay libre albedrío, podrías pensar, ¿no me quedaré 

simplemente vegetando, sin lograr nada, y siguiendo todos mis peores 

impulsos? ¿Y significa eso que tengo que dejar que mis hijas (o mis 

estudiantes, o mis empleadas, o las personas en el poder) hagan lo que 

se les dé la gana porque obviamente no tienen elección? ¿Soy solo un 

robot empujado por fuerzas mayores? 

Todas estas preguntas surgen de una comprensión incompleta o de un 

malentendido de lo que se está señalando aquí. En estas preocupaciones 

sigue estando la idea de que “yo” soy alguien separado de la “vida” que 

podría ser empujado robóticamente por “ella”. Estas preocupaciones no 

ven que todo es sin elección. Todo es un solo acontecer infinitamente 

variado pero indiviso, sin centro ni bordes. ¿Puede alguna ola ir realmente 

en una dirección distinta de aquella en la que se mueve todo el océano? 

¿La ola está siendo empujada por el océano o es una actividad del 

océano? 

Estoy bastante segura de que nadie que esté leyendo esto sería capaz de 

salir ahora mismo a la calle y empezar a disparar a personas al azar y 

matarlas. Simplemente no está en tu naturaleza hacer eso, al menos no 

ahora bajo las circunstancias presentes. No tienes que contenerte. El 

impulso de hacerlo simplemente no está ahí. Así que comprender esto no 

significa que de repente te conviertas en una asesina en serie. 

Del mismo modo, supongo que no podrías simplemente “vegetar” en el 

sofá sin hacer nada durante más de unas pocas horas como máximo 

antes de que algo te moviera a actuar, ya sea el hambre o el 

aburrimiento o la necesidad de orinar o el deseo de salir a caminar o la 

necesidad de ir a tu trabajo para no ser despedida y morir de hambre. 

Cuando tu niña pequeña empieza a trotar hacia la calle, tu impulso de 

detenerla surge tan sin elección como su impulso de dirigirse en esa 

dirección. Naturalmente, la proteges y la socializas, como hacen todos los 

animales con sus crías. 



7 
 

Si te sientes movida a trabajar por la justicia social, ese impulso surge 

tan sin elección como la ausencia de ese impulso en otra persona. 

Sí, se necesita esfuerzo para hacer muchas cosas en la vida. Pero el 

esfuerzo, cuando es necesario, ocurre sin elección. Puede parecer que 

“tú” lo estás haciendo suceder, pero de nuevo, observa de cerca. 

Recuerda que “no-yo” y “no hay libre albedrío” son formulaciones 

conceptuales de una realidad viva inasible e imposible de fijar. Son mapas 

del territorio. Ningún concepto o modelo puede capturar totalmente la 

naturaleza de esta realidad viva. Así que no te quedes atrapada en un 

lado de una división conceptual. 

El modelo de la elección puede (y a menudo debe) usarse de manera 

funcional, por ejemplo, al criar a una niña, entrenar a una atleta, trabajar 

por el cambio social o recuperarse de una adicción. Tienes que socializar a 

tus hijas, lo que significa enseñarles a no tirar la comida, golpear a sus 

amigas o salir corriendo al tráfico. Las entrenas como si tuvieran agencia 

y elección. Esto puede requerir disciplina a veces. Si estás entrenando a 

una atleta, puedes sugerirle que visualice un determinado resultado o que 

mueva cierta parte de sí misma de una manera diferente. Pero que pueda 

hacer algo de eso en un momento dado no está realmente bajo su 

control. Si entiendes eso, tendrás más compasión cuando falle, o cuando 

tus hijas fallen. Pero eso no significa que no continúes enseñando a tus 

hijas, o esperando cosas de tus empleadas, o haciendo sugerencias a la 

atleta que entrenas, o trabajando por la justicia social, ni significa que no 

pongamos a los asesinos en serie en prisión o que no hagamos lo que 

podamos para detener un genocidio. Simplemente significa que todo 

sucede sin elección, todo. 

Es obviamente posible (cuando lo es) desarrollar nuevas capacidades y 

mayores grados de control sobre el cuerpo-mente, desde aprender a ir al 

baño, hasta aprender a leer y escribir y a conducir un coche y seguir las 

normas de tráfico, hasta desarrollar la capacidad de “tomar un tiempo 

fuera” y contenernos de actuar desde la ira, hasta recuperarnos de una 

adicción. Pero como la mayoría de nosotras ha experimentado, no 

siempre podemos hacer estas cosas a voluntad o por orden. Algunas 

personas fallan en ellas más a menudo que otras. ¿Es porque quienes 

fallan son malas personas? ¿O podría tener que ver con distintas causas y 

condiciones? 



8 
 

Aquí hay una foto más reciente de la “misma” persona que estaba de pie 

en su cocina sosteniendo una taza de café hace muchas décadas en la 

fotografía anterior: 

 

¿Es la “misma” persona? Sí y no. 

¿“Decidí” ponerme esos collares de oración alrededor del cuello esa noche 

y llevarlos (cosa que casi nunca hago)? ¿Luego “decidí” hacerme un selfi? 

¿Había “decidido” antes ese día llevar la ropa que llevaba? ¿O 

simplemente sucedió todo, del mismo modo en que suceden los árboles y 

las nubes y los ríos y las olas y los remolinos y las aves migratorias y los 

planetas y las galaxias y los átomos y las moléculas y las células y la 

respiración y el latido del corazón y el flujo de la sangre y el universo 

entero? 

Cuando esa totalidad sin elección es vista verdaderamente, esa visión (o 

darse cuenta) es el fin de la culpa, la vergüenza, la culpa proyectada y el 

deseo de venganza. Es el fin de la mente que juzga. Trae paz con que 

todo sea como es y con que nosotras seamos como somos, incluidos 

nuestros deseos e intenciones de cambiar, mejorar, sanar o arreglar algo 

de ello. Todo surge sin elección. Nada de ello es personal. 

Pero sé consciente de lo rápido que la mente puede convertir una 

realización genuina en un mapa que puede usarse de maneras bastante 

retorcidas.  



9 
 

Por ejemplo, tu pareja menciona que no estás haciendo tu parte del 

trabajo doméstico y respondes diciendo que no hay yo ni elección y que 

nada podría ser distinto de como es. En situaciones como esta, si el 

pensamiento regurgita “no hay libre albedrío” o “no hay yo” como 

justificaciones o excusas para un comportamiento dañino o como una 

forma de no asumir responsabilidades de maneras apropiadas o de 

reclamar falsamente impotencia, eso es una especie de escapatoria 

resbaladiza. Sí, eso también surge sin elección. Pero puede verse como el 

movimiento resbaladizo que es. 

Esto es Wayne Liquorman, de su libro The Way of Powerlessness: Advaita 

and the 12 Steps of Recovery: 

«Quizá hayas notado la asombrosa paradoja: al reconocer nuestra 

inherente impotencia personal, “entra un nuevo poder”. Parte de la 

falsa afirmación del poder personal es que, sin él, nos sentaremos a 

no hacer nada… Nuestra experiencia colectiva es que este es un 

miedo falso. Una vez que nos sabemos Océano en forma de ola, nos 

volvemos libres para ser nosotras mismas de una manera que 

nunca soñamos posible. Es como si hubiéramos pasado la vida 

conduciendo con el freno de mano puesto y de repente se soltara… 

La paradoja duradera y la maravilla de un despertar espiritual es el 

retorno del poder. Pero este poder tiene una sensación 

completamente diferente. Es impersonal. Sin el cautiverio del yo, el 

poder del Océano se despliega sin resistencia. Todas nuestras 

acciones como olas fluyen con armonía líquida… 

Siempre es tentador elevarse con los ángeles. Al fin y al cabo, el 

placer, la alegría y la plenitud son fáciles de aceptar. Lo que 

siempre me ha atraído tanto de los Pasos como del Advaita es que 

nos anclan en la vida tal como es. Elevarse con los ángeles puede 

ser en efecto parte de eso, pero la vida es más rica y plena cuando 

se libera de la fantasía de que la vida puede tomar de algún modo 

la forma de un palo de un solo extremo… 

Con un despertar espiritual reconocemos que lo positivo y lo 

negativo están conectados, cada uno contiene la semilla del otro. 

Vemos la armonía subyacente que es el Océano, pero eso no 

elimina los opuestos ni los convierte en una positividad singular. 

 



10 
 

 Con el despertar a la Unidad subyacente de todas las cosas llega 

una poderosa Aceptación de todo lo que es: experimentamos lo 

malo junto con lo bueno y sabemos que están inexorablemente 

vinculados… 

La falsa afirmación del poder ha desaparecido. En la impotencia 

completa, somos simultáneamente más y menos de lo que antes 

imaginábamos ser». 

—Wayne Liquorman, de su libro The Way of Powerlessness: Advaita 

and the 12 Steps of Recovery 

Si te descubres estando de acuerdo con este artículo o en desacuerdo con 

él, si sientes que surge el impulso de comentar, quizá se note cómo todo 

esto surge sin elección: tus reacciones, tus pensamientos, tus impulsos, 

tus palabras. Es algo maravilloso y potencialmente liberador que vale la 

pena seguir explorando siempre que te invite a hacerlo. 

Tomado de https://joantollifson.substack.com/p/free-will-9f8 


