
1 
 

Condición indispensable de la vida 
Marià Corbí 

Sentirse individuo es la condición indispensable de la vida. Todo viviente se ha 
de sentir un individuo, de una forma u otra. 

Entre los humanos, sentirse individuo se concreta en el sentimiento de ser un 
yo. Sin el sentimiento del yo no podríamos tener un medio del que sobrevivir. El 
sentimiento de ser un yo viene determinado por el sentir de las necesidades, 
que son deseos y expectativas ligadas a los recuerdos de éxitos y fracasos en 
relación con la satisfacción de los deseos. 

El yo como paquete de deseos, expectativas y recuerdos construye una 
acotación y valoración del medio a su medida. 

El yo, el sentimiento de individualidad, es una estructura que viene construida 
por las necesidades básicas del animal que, como simbiótico, debe ser 
socializado en el proyecto axiológico colectivo por los familiares y el grupo al que 
pertenece. 

El yo, la individualidad sentida, es una función fundamental humana; sin ella la 
vida del individuo en el medio no sería posible. Mientras el animal humano viva, 
el yo ha de ejercer su función. 

Sentirse una individualidad necesitada en el medio es la condición fundamental 
de la vida. Pero es, a la vez, la causa de todos nuestros sufrimientos: los deseos 
y expectativas que no se cumplen. Todo deseo y expectativa es también un 
temor. El eje de nuestras vidas, como individuos, es el deseo/temor con los 
recuerdos de nuestros éxitos y fracasos. 

El yo es el gestor de nuestras vidas y la causa de nuestros sufrimientos. Mientras 
los humanos se identifiquen con el yo, su destino es el sufrimiento. La 
personalidad es el conjunto de las peculiaridades de cada individuo creada por 
la estructura de sus deseos/temores, expectativas y recuerdos de su inserción 
en el núcleo familiar y en el grupo al que pertenece. 

Mientras uno se identifique en su pensar, sentir y actuar con su yo, con su 
personalidad, con su individualidad, no podrá separarse del sufrimiento. El 
destino inevitable del individuo, del yo, de la personalidad es el sufrimiento. El 
sentir del yo es sufrimiento con algunas islas de felicidad que tienen que ver con 
las satisfacciones de las necesidades. 



2 
 

Quienes se dediquen a engrandecer su yo, a cultivar su personalidad, quienes se 
apoyen en el sentir del yo, y se pongan a su servicio, no podrán alejarse del 
sufrimiento; por el contrario, se hundirán más y más en él. 

¿Cómo escapar a esta trampa mortal de nuestra condición de vivientes 
necesitados? ¿Hay escapatoria? Los grandes sabios y las tradiciones espirituales 
nos dan la solución. ¿Cuál es? 

El distanciamiento del sentir la individualidad, el distanciamiento del 
sentimiento del yo, el distanciamiento de la propia personalidad es la solución. 
Pero sentirse individuo, yo, persona, no puede ser eliminado, porque todo eso 
es una función imprescindible para la vida. Sin embargo, puede ser dejado al 
margen en el pensamiento, en el sentir y en la actuación. Dejar al margen esas 
funciones significa que no son el eje de nuestras vidas, que se les deja que 
cumplan su función sin que sean el fundamento de nuestro pensar, sentir y 
actuar. 

Hemos dicho que el sentir es el núcleo de nuestro ser de vivientes; apartar ese 
sentir de nuestra condición de individuo, de nuestro yo, de nuestra personalidad 
es la gran tarea que proponen los sabios. Silenciar esas funciones quiere decir 
únicamente que tu pensar, sentir y actuar viven y obran como si la individualidad 
y todas sus consecuencias no estuvieran, como si hubieran muerto; significa que 
sus reclamos y temores no cuentan para pensar, sentir y actuar. 

¿Cuáles son las consecuencias de que el sentir de la individualidad, el 
sentimiento del ego, la personalidad, deje de ser el centro y el eje de nuestro 
pensar, sentir y actuar? 

Cuando el centrarse en el individuo, en el yo, se silencia como si se estuviera 
muerto, se calla la modelación y valoración de toda la realidad, se silencian el 
tiempo y el espacio que acompañan a la modelación, se calla la dualidad entre 
el yo y la modelación, entre individualidades, entre el yo y el medio, que es su 
modelación. 

Cuando eso ocurre, no hay nadie frente a nada, pero continúa habiendo el 
pensar, el sentir y la acción, aunque sea de nadie sobre nada. El pensar, el sentir 
y la acción son universales porque no residen en un individuo. El pensar, el sentir 
y el actuar residen en misterio de los mundos; son, por ello, sin tiempo ni 
espacio. 

 

 



3 
 

Esas tres capacidades humanas, sin un mundo modelado y sin un modelador, se 
unifican: el sentir es luminoso, el pensar es vibrante y la acción es la lucidez y 
calor operando, desde nadie sobre nada; por tanto, sin límites ni fronteras, 
universal. 

Se hace patente que la lucidez, la conmoción del sentir hondo, la acción, que es 
de nadie sobre nada, todo eso es del misterio de los mundos sobre el misterio 
indecible de los mundos. 

Se silencia el conjunto de las acotaciones, de individuaciones, pero no el mundo 
de las cualidades diversas y universales. No hay nadie ni nada en ninguna parte; 
todo es de una gran diversidad, siempre universal. Puesto que no hay nada ni 
nadie en ninguna parte, no hay ni tiempo ni espacio, ni causas y efectos. 

Las construcciones de la vida cotidiana, el yo, continúa funcionado, pero no ya 
desde individualidades con sus cargas de deseos/temores, expectativas dados 
como reales, como real es su mundo correlato. Se trata del misterio de los 
mundos sobre el misterio de los mundos, es decir, se trata de la unidad, de la no 
dualidad; y la unidad es amor. 

En la vida cotidiana se ve el misterio de los mundos, sin alteridad ninguna. El 
sentir hondo y el sentir sistema de señales, el pensar puro y universal y el pensar 
de lo cotidiano, la acción que es lucidez y vibración y la acción para sobrevivir, 
son lo mismo. La cotidianidad de nuestro ser de vivientes es la presencia y 
transparencia de la dimensión absoluta de lo real, del gran “porque sí”. 

Lucidez vacía de objetivaciones, sentir como conmoción pura sin dualidades, 
acción sin actor ni nadie sobre quien se actúa son unidad sin ninguna separación, 
ninguna contraposición, ninguna dualidad, universalidad sin fronteras ni 
acotaciones. 

Todas las individualidades se van para no volver, porque en realidad nunca 
fueron. 

Todo esto no son descripciones metafísicas, sino datos y lógica que brotan de 
nuestra condición de animales con doble acceso a lo real y a nosotros mismos. 

(M. Corbí. El sentir hondo de la vida. Epistemología axiológica, vol.7, p.132-
133) 

Tomado de https://cetr.net/es/nada-tiene-existir-
propio/?utm_campaign=&utm_medium=email&utm_source=newsletter 

 

https://cetr.net/es/nada-tiene-existir-propio/?utm_campaign=&utm_medium=email&utm_source=newsletter
https://cetr.net/es/nada-tiene-existir-propio/?utm_campaign=&utm_medium=email&utm_source=newsletter

